
Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

141 

PENTINGNYA PENDIDIKAN AGAMA ISLAM  

DALAM MENANGGULANGI RADIKALISME DAN TERORISME 

 

 

Husnizar 

UIN Ar-Raniry Banda Aceh 

Email: husnizar@ar-raniry.id.ac  

 

 

Abstrak 

Artikel ini mencoba mengupas tentang pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam 
memerangi radikalisme dan terorisme. Tulisan ini menjelaskan bahwa radikalisme dan 
terorisme adalah masalah yang sangat serius yang perlu segera ditangani secara lebih 
komprehensif. Salah satu solusinya yang harus dilakukan adalah melalui pendalaman 
Pendidikan Agama Islam yang benar dan tepat bagi setiap generasi muda. Artikel ini 
akan membahas tentang bagaimana pendidikan agama Islam yang baik dan benar yang 
mampu membentuk pemikiran dan sikap yang moderat pada setiap individu, serta 
mengajarkan nilai-nilai Islam yang damai dan toleran. Dalam artikel ini Penulis 
mencoba membahas tentang peran penting keluarga, masyarakat, dan lembaga 
pendidikan dalam menanamkan pendidikan agama Islam yang baik dan benar pada 
generasi muda. Pendidikan agama Islam memiliki peran penting dalam menanggulangi 
radikalisme dan terorisme yang semakin marak di berbagai negara. Artikel ini 
membahas pentingnya pendidikan agama Islam sebagai upaya untuk memerangi 
ideologi yang radikal dan ekstrem dalam masyarakat. Pendidikan agama Islam 
diharapkan dapat membentuk karakter seseorang dengan nilai-nilai Islam yang toleran, 
moderat, dan damai. Tulisan ini juga membahas peran guru agama Islam dalam 
membimbing siswa untuk mengembangkan pemahaman yang benar tentang ajaran 
Islam yang toleran dan menghargai perbedaan. Diharapkan artikel ini dapat 
memberikan pemahaman yang lebih baik tentang pentingnya pendidikan agama Islam 
dalam mencegah radikalisme dan terorisme serta memberikan solusi konkrit bagi 
pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat dalam memerangi ideologi yang 
radikal dan ekstrem. 
Key word: Pendidikan Agama Islam; Radikalisme; Terorisme 

 

 

A. PENDAHULUAN 

Radikalisme merupakan isu yang sudah tidak baru lagi dalam 

kehidupan bermasyarakat. Meskipun terdapat banyak faktor yang dapat 

memicu munculnya tindakan radikal dalam kehidupan masyarakat agamis 

hari ini. Isu keagamaan kerap dijadikan sebagai latar belakang terjadinya 

gesekan pemahaman yang sering kali berujung pada tindakan radikal. Sikap 

radikal yang membawa dampak kekerasan atas nama agama lebih dikenal 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

142 

dengan istilah "radikalisme agama". Radikalisme dalam Islam yang masuk 

melalui lingkungan pendidikan formal, seperti sekolah maupun perguruan 

tinggi, menjadi persoalan yang menarik untuk dikaji. Hal ini disebabkan 

oleh masuknya paham tersebut yang sering kali tidak disadari oleh 

komponen-komponen pendidikan di lingkungan sekolah dan Perguruan 

Tinggi. Salah satu contoh kasus adalah dugaan radikalisme yang menjerat 

seorang dosen berinisial AB dari Institut Pertanian Bogor (IPB), salah satu 

perguruan tinggi ternama di Indonesia, pada September 2019. 1 

Kasus tersebut menunjukkan bahwa seluruh elemen masyarakat 

Indonesia rentan terhadap paham-paham ekstrem, terutama yang 

menggunakan agama sebagai basis ideologinya. Ideologi agama hadir 

dengan seperangkat aturan, baik tertulis maupun tidak tertulis, yang 

mengatur para penganutnya. Oleh karena itu, dalam menafsirkan teks-teks 

keagamaan diperlukan keahlian khusus agar tidak terjadi kesalahan atau 

penyelewengan dalam penerapannya. Perbedaan penafsiran teks 

keagamaan menjadi salah satu faktor yang dapat memicu konflik serta 

munculnya kelompok-kelompok yang menurut Muhammad Harfin Zuhdi, 

sering diberi label pejoratif seperti “fundamentalis”, “militan”, “radikal”, 

“teroris”, “modernis”, “liberalis”, dan “sekularis”.2 Munculnya fenomena 

radikalisme agama tidak terlepas dari problem psikologis para tokoh 

pelopornya, pengikutnya, maupun masyarakat secara keseluruhan. Berbagai 

kasus kekerasan dan terorisme yang mengatasnamakan agama 

dilatarbelakangi oleh fanatisme keagamaan yang sempit sebagai dampak 

dari meluasnya gerakan radikalisme Islam. Dalam keterkaitan persoalan ini,  

Zunly Nadia mengungkapkan bahwa radikalisme Islam sering dinisbatkan 

sebagai gerakan yang berpandangan kolot dan kerap menggunakan 

kekerasan dalam mengajarkan serta mempertahankan keyakinannya.3 

Salah satu pintu masuk  pemikiran radikal ke Indonesia yaitu 

melalui aktifitas pendidikan dimana mayoritas pelajar Indonesia yang 

belajar di luar negeri, terutama dikawasan Timur Tengah. Yang amat 

disayangkan adalah pemahaman-pemahaman yang mereka dapatkan lantas 

ditelan bulat-bulat, dan memaksakan untuk diaplikasikan ke dalam sebuah 

 

1 Ahmad Najib Burhani, “Radikalisme Agama dan Tantangan Pendidikan Tinggi di 

Indonesia,” Jurnal Maarif, Vol. 14, No. 2 (2019), hal. 89–104. 
2 Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, cet. 2, (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2016), hal. 112–115 
3 Zunly Nadia, Radikalisme Agama dalam Perspektif Sosial Keagamaan, cet. 1, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), hal. 67–68. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

143 

sistem kehidupan masyarakat Indonesia yang amat berbeda dengan 

kehidupan di Timur Tengah tempat mereka belajar. Hal inilah yang 

menjadikan paham radikal menjadi sangat masif dan berkembang luas di 

Indonesia, khususnya pasca gerakan reformasi 1998 saat semua akses media 

telah bebas dari otoritas rezim pada waktu itu.4 

Pendidikan Islam adalah sebagian dari institusi yang ikut menjadi 

sorotan tatkala kerusuhan antar agama dan etnis muncul di beberapa 

tempat di Indonesia. Dengan tragedi tersebut, pendidikan dirasa perlu lebih 

ekstra memberikan bekal yang cukup terhadap peserta didik tentang 

bagaimana mereka mengembangkan sikap toleran terhadap perbedaandan 

keragaman yang ada di masyarakat. Oleh karena itu, penyadaran akan 

urgensi pluralisme dan desain pendidikan inklusif (terbuka) diharapkan 

mampu memerankan fungsi edukasi yang mampu membentuk insan ramah 

dan berempati kepada kegelisahan setiap insan tanpa terkecuali, termasuk 

mereka yang nonmuslim. 

Dengan demikian Pendidikan Agama Islam sangat berperan penting 

dalam menanggulangi pemahaman-pemahaman yang salah seperti 

radikalisme dan terorisme sebagai upaya penanaman pemahaman yang 

tidak melenceng dan salah. Oleh karena itu, perlunya pendidikan Agama 

Islam sebagai wadah dalam melahirkan intelektual yang memiliki nilai 

spiritual yang baik dan tidak mudah terprovokasi oleh paham-paham 

radikal dan terorisme tersebut. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis  efektivitas Pendidikan 

Agama Islam dalam menanggulangi radikalisme dan terorisme yaitu 

dengan mengumpulkan data  yang mendalam serta mengevaluasi dampak 

Pendidikan Agama Islam terhadap pemahaman yang benar tentang agama, 

pengembangan  sikap modernis, serta penolakan terhadap paham ekstrem. 

Karena itu, Artikel ini ditulis bertujuan untuk meneliti faktor-faktor 

pendukung dalam Pendidikan Agama Islam dan juga dapat memberikan 

kontribusi dan dampak Pendidikan Agama Islam dalam masyarakat secara 

luas. 

 

B. PEMBAHASAN 

Pendidikan Agama Islam memiliki peran yang sangat penting dalam 

menanggulangi radikalisme dan terorisme karena berfungsi membentuk 

pemahaman keagamaan yang benar, moderat, dan berlandaskan nilai-nilai 
 

4 Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme 

hingga Post-Modernisme, cet. 1, (Jakarta: Paramadina, 1996), hal. 112–115. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

144 

keadilan dan kedamaian. Melalui Pendidikan Agama Islam, peserta didik 

dibekali ajaran Islam yang menekankan toleransi, keadilan, dan 

penghargaan terhadap perbedaan, sehingga mampu menangkal paham 

keagamaan yang sempit dan ekstrem. Oleh karena itu, penguatan 

Pendidikan Agama Islam menjadi langkah strategis dalam mencegah 

berkembangnya ideologi radikal serta mewujudkan kehidupan 

bermasyarakat yang harmonis dan damai. Untuk lebih jelasnya penulis 

mencoba memberikan penjelasan yang lebih sistematis melalui beberapa sub 

judul berikut: 

1. Radikalisme dan Terorisme 

a. Pengertian Radikalisme 

Gerakan radikal sebenarnya selalu terjadi di semua agama di 

Dunia. Dalam setiap agama selalu terdapat kelompok minoritas yang 

militan, ekstrem, dan radikal.5  Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI), radikal diartikan sebagai “memahami secara mendasar 

(mencapai prinsip)” dan “maju” dalam berpikir atau bertindak”. 

berkaitan erat dengan sikap atau posisi yang ingin diambil seseorang 

dengan menghancurkannya sama sekali dan menggantinya dengan 

sesuatu yang baru dan sama sekali berbeda. Aktivisme adalah respon 

terhadap situasi saat ini. Reaksi datang dalam bentuk evaluasi, 

penolakan, atau bahkan penolakan.6 

Istilah radikalisme Islam sering dihubungkan dengan istilah 

fundamentalisme, Islam garis keras, fanatisme, revivalisme, 

ektremisme dan terorisme. Konsekuensi dari istilah-istilah ini tidak 

selalu sama, tetapi memliki kemiripan-kemiripan karakter yaitu yang 

mengarah kepada kekerasan, baik kekerasan pemikiran maupun 

kekerasan tindakan atau gerakan oleh setiap individu, atau suatau 

kelompok organisasi atau masyarakat. Istilah ini dapat dibandingkan 

dengan istilah lainnya, Islam radikal yang paling sering disamakan 

dengan Islam Fundamental. 

Pengertian Islam radikal adalah orang Islam yang mempunyai 

pikiran yang kaku dan sempit dalam memahami Islam. Ide mareka 

sering bersifat eksklusif dalam memandang agama-agama lainnya. 

Kelompok radikal akan ada di dalam setiap agama apapun, termasuk 

 

5 Said Aqil Siroj, Tasawuf sebagai kritik sosial mengedepankan islam sebagi Inspirasi, 

bukan aspirasi, (Bandung: Mizan Pustaka, 2006), hal. 102 
6 Emna Laisa,” Islam dan Radikalisme “, Jurnal Islamuna, Volume 1, Nomor 1, ( Juni , 

2014), hal.3 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

145 

dalam agama Islam sekalipun. Islam Radikal merupakan bentuk 

ekstrem dari gejala revivalisme, jika revivalisme dalam bentuk 

kegiatan keislaman lebih berorientasi ke dalam dan karenanya bersifat 

individual. Maka pada Islam radikal, kegiatan itu tidak hanya 

diarahkan ke dalam, tetapi juga diarahkan keluar. Dengan demikian, 

Islam radikal menjelma dalam komitmen yang tinggi tidak hanya 

untuk mentransformasi kehidupan individual, tetapi sekaligus juga 

komunal dan sosial. 

b. Pengertian Terorisme  

Terorisme adalah serangan-serangan terkoordinasi yang 

bertujuan membangkitkan perasaan teror terhadap sekelompok 

masyarakat. Berbeda dengan perang, aksi terorisme tidak tunduk 

pada tata cara peperangan, seperti waktu pelaksanaan yang selalu 

tiba-tiba dan target korban jiwa yang acak, serta sering kali warga sipil 

menjadi sasaran. Istilah teroris oleh para ahli kontra terorisme 

dikatakan merujuk kepada para pelaku yang tidak tergabung dalam 

angkatan bersenjata yang dikenal atau tidak dikenal berdasarkan 

peraturan angkatan bersenjata tersebut. Aksi terorisme juga 

mengandung makna bahwa serang-serangan teroris yang dilakukan 

tidak berperikemanusiaan dan tidak memiliki justifikasi. Oleh karena 

itu, para pelakunya sering diistilahkan “teroris” layak mendapatkan 

hukuman yang setimpal. 

2. Faktor Penyebab Radikalisme dan Terorisme  

a. Faktor Penyebab Radikalisme 

Berdasarkan teori konflik, radikalisme muncul sebagai akibat 

adanya pendistribusian wewenang yang tidak merata. Tidak 

meratanya pendistribusian wewenang berujung pada adanya 

penumpukan kekuasaan pada satu orang, atau kelompok tertentu, 

Kewenangan sering dikendalikan oleh satu kemunitas yang ada, atau 

kelompok yang memiliki kekuasaan yang besar, akan cenderung 

menggunakannya, untuk mempertahankan kekuasaan yang 

dimilikinya. Atau dengan Kata lain, radikalisme yang dilakukan 

tesebut sebagai upaya mempertahankan dominasi kelompok atas 

kelompok lainnya.7 

Pembicaraan radikalisme agama kiranya lebih rumit jika 

dibandingkan dengan pembicaraan radikalisme dalam perspektif 

 

7 Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani: Gagasan, Fakta dan Tantangan., 

Cetakan I, hal. 11. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

146 

lainnya. Agama manapun tentu saja tidak ada mengajarkan tidakan 

kekerasan atau kelakuan radikalisme. Semua agama menginginkan 

kedamainan, ketentraman dan keadilan,  demi meraih kehidupan 

yang baik di dunia maupun akhirat. Namun pada kenyataannya 

masih ada ditemukan kondisi berbeda di mana agama sering terlibat, 

atau dilibatkan dalam kancah radikalisme yang dilakukan oleh umat-

umat tertentu sebagai penyandang dan pemeluk agama tersebut. 

Bahkan pelibatan agama dalam kancah radikalisme dengan tujuan 

mengacaukan situasi dalam kehidupan sosial kemasyarakatan. Kodisi 

ini terjadi dinilai oleh Gerald O. Barney menempati angka yang cukup 

tinggi dalam lintas sejarah kekacauan kehidupan manusia. Realita 

inilah kemudian yang memunculkan tudingan bahwa agama sebagai 

penyebab utama yang menjadikan dunia porak poranda, dan 

kehidupan penuh dengan anarkisme. Sampai ada yang mengatakan 

bahwa agama harus mati, karena agama merupakan penyebab 

fundamental dari radikalisme yang melanda dunia,termasuk semua 

persoalan sosial, ekonomi dan ekologi.8 

Berdasarkan analisis tersebut, kondisi ini berbeda yang 

diamanahkan Al-Qur'an, sebagai sebuah kesimpulannya bahwa 

radikalisme agama bukan bersumber dari ajaran agama itu sendiri, 

melainkan dari penyimpangan dan penafsiran sempit yang dilakukan 

oleh sebagian pemeluknya. Al-Qur’an secara tegas menegaskan bahwa 

agama diturunkan sebagai rahmat, pembawa perdamaian, keadilan, 

dan kemaslahatan bagi seluruh manusia, serta melarang segala bentuk 

kekerasan dan kerusakan di muka bumi. Oleh karena itu, tudingan 

yang menyalahkan agama sebagai penyebab utama radikalisme 

merupakan bentuk generalisasi keliru, karena akar persoalan 

sesungguhnya terletak pada perilaku manusia dan ideologi yang 

menyimpang dari nilai-nilai Qur’ani. 

b. Faktor Penyebab Terorisme   

Terorisme adalah permasalahan yang kompleks. Kompleksitas 

tersebut dapat dilihat dari upaya para ahli untuk menguraikan 

terorisme melalui berbagai macam definisi untuk mengidentifikasi 

tindakan, karakteristik maupun akar permasalahannya.  Berdasarkan 

beragam definisi para tokoh pemikir tersebut, dapat disebutkan 

bahwa tidak ada satu definisipun dapat mewakili fenomena terorisme 
 

8 .Simon Fisher et. al., Mengelola Konflik: Keterampilan dan Strategi untuk 

Bertindak.hal. 43. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

147 

di seluruh dunia. Kompleksitas juga muncul karena faktanya, label 

‘terorisme’ digunakan untuk mengidentifikasi berbagai macam 

fenomena dengan lingkup yang luas. Di beberapa negara, terorisme 

identik dengan aktivitas kelompok revolusioner ekstrim kiri seperti 

Brigadir Merah di Italia, ataupun kelompok ekstrim kanan seperti 

Neo-Nazi dan m Skinheads di Eropa.9   

Dengan demikian dapat dipahami bahwa berdasarkan kajian 

para tokoh seperti Olivier Roy, Mark Juergensmeyer, dan Zunly 

Nadia, terorisme di dunia dipengaruhi oleh kombinasi faktor 

ideologis, sosial, politik, dan psikologis. Penafsiran keagamaan yang 

sempit dan tekstual sering dijadikan legitimasi ideologis, sementara 

ketidakadilan sosial, konflik politik, marginalisasi ekonomi, serta 

pengalaman kekerasan struktural menjadi pemicu yang memperkuat 

radikalisasi. Di samping itu, krisis identitas, rasa keterasingan, dan 

pencarian makna hidup turut mendorong individu untuk menerima 

ideologi ekstrem. Dengan demikian, terorisme tidak dapat dipahami 

semata-mata sebagai persoalan agama, melainkan sebagai fenomena 

multidimensional yang lahir dari interaksi kompleks antara ideologi, 

kondisi sosial-politik, dan faktor psikologis individu. 

3. Dampak Radikalisme dan Terorisme   

a. Dampak Radikalisme 

 Kehadiran gerakan radikal dengan sengaja dilakukan suatu 

kelompok. Kelompok ini biasanya menginginkan perubahan pada 

sistem Nilai dan sosial. Radikalisme dapat diklasifikasikan ke dalam 

ranah Ilmu Sosial. Dengan demikian, agama sebagai kenyataan sosial. 

Radikalisme juga dipengaruhi Antropologi yang muncul dari Perilaku 

keagamaan yang berasal dari Proses akulturasi atau inkulturasi 

Budaya. Permasalahan radikalisme harus diselesaikan dengan cara 

melihat permasalahan yang terjadi di masyarakat.10 Radikalisme 

menyebabkan terbentuknya politisasi dalam agama. Politisasi ini telah 

mempengaruhi berbagai tindakan kekerasan, baik dalam kehidupan 

sosial antar individu maupun kelompok. Kondisi ini telah memberi 

dampak yang cukup riskan dalam tatanan sosial kemasyarakatan 

 

9 Martha Crenshaw, Explaining Terrorism: Causes, Processes, and Consequences, cet. 1, 

(London: Routledge, 2011), hal. 1–6. 
10

 Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2008), hal. 

372–380. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

148 

yaitu munculnya perubahan pada suatu sistem sosial kehidupan 

masyarakat dan memunculkan berbagai kekacauan.    

b. Dampak Terorisme 

Dampak terorisme dalam kehidupan sosial sangat besar. 

Terorisme sebagai kejahatan social tentunya mempunyai dampak 

yang luar biasa. Adapun dampak yang ditimbulkan dari suatu 

tindakan terorisme biasanya tergantung pada jenis dan bentuk 

terorisme itu sendiri. Yaitu tindakan langsung (derec terorim) maupun  

tidak langsung (inderec terorism). Oleh karenanya, ada beberapa 

unsur dampak yang bisa ditimbulkan dari tindakan terorisme. 11 

Terorisme memberikan dampak serius terhadap kehidupan 

manusia, terutama dalam aspek keamanan, psikologis, dan sosial. 

Tindakan teror menimbulkan rasa takut, trauma, dan ketidakamanan 

yang berkepanjangan di tengah masyarakat, sehingga mengganggu 

stabilitas kehidupan sosial serta merusak rasa saling percaya 

antarindividu dan kelompok. Selain itu, terorisme juga memicu stigma 

dan prasangka terhadap kelompok tertentu, yang pada akhirnya dapat 

memperlebar jurang perpecahan sosial. 

Di bidang ekonomi dan politik, terorisme menghambat 

pembangunan, merusak infrastruktur, serta menurunkan kepercayaan 

publik dan investor. Negara sering kali harus mengalokasikan 

anggaran besar untuk keamanan, sehingga mengurangi perhatian 

terhadap kesejahteraan masyarakat. Dalam jangka panjang, terorisme 

melemahkan nilai-nilai kemanusiaan, perdamaian, dan keadilan, serta 

mengancam keberlangsungan kehidupan yang harmonis di tingkat 

lokal maupun global. 

4. Pendidikan Agama Islam 

a. Pengertian dan Tujuan Pendidikan Agama Islam 

 Pendidikan Agama Islam adalah upaya sadar dan terencana 

untuk menyiapkan siswa guna memahami ajaran Islam secara 

menyeluruh dengan cara membina, mengasuh dan mengajar sebagai 

aktivitas asasi dan sebagai profesi dalam masyarakat.12  Definisi ini 

telah memberikan arahan yang tepat bahwa Pendidikan Agama Islam 

tidak hanya berfungsi sebagai proses transfer pengetahuan 

keagamaan, tetapi juga sebagai sarana pembentukan kepribadian dan 

 

11 Cervone, H.F, .2017. Disaster recovery planning and business continuity for 

informaticians. Digital Library Perspectives Vol.33No.2,2017 hal. 78-81 
12 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), hal. 28–35 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

149 

karakter peserta didik secara utuh. Pendidikan Agama Islam lebih 

menekankan internalisasi pada nilai-nilai keimanan, ketakwaan, dan 

akhlak mulia melalui proses pembinaan yang berkelanjutan. Proses ini 

diharapkan peserta didik mampu mengamalkan ajaran Islam dalam 

kehidupan sehari-hari dengan lebih komprehensif. Karena itu, melalui 

pendekatan yang sadar dan terencana, maka Pendidikan Agama Islam 

berperan strategis dalam membentuk sikap religius yang moderat, 

bertanggung jawab, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial, 

sekaligus menyiapkan generasi yang mampu beradaptasi dengan 

dinamika masyarakat tanpa kehilangan identitas keislamannya.  

Proses Pendidikan Agama Islam sebagaimana disampaikan di 

atas, diharapkan mampu melahirkan lulusan yang tidak hanya 

memiliki pemahaman keislaman yang benar, tetapi juga mampu 

merefleksikan ajaran tersebut dalam perilaku nyata di tengah-tengah 

kehidupan bermasyarakat. Hasil akhir dari proses pendidikan ini 

diharapkan mampu terbentuknya pribadi muslim yang beriman dan 

bertakwa, berakhlak mulia, memiliki kepedulian sosial, serta mampu 

bersikap toleran dan bijaksana dalam menghadapi perbedaan. Dengan 

demikian, Pendidikan Agama Islam berkontribusi nyata dalam 

menciptakan kehidupan sosial yang damai, adil, dan harmonis, 

sekaligus mempersiapkan generasi yang siap mengemban tanggung 

jawab sebagai khalifah di muka bumi. 

Dari uraian di atas, perlu dipahami bahwa  tujuan 

pendidikan Islam wajib berlandaskan pada prinsip-prinsip yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan Al-Hadis, yang menurut Ilyasir 

mencakup integrasi (tauhid) antara kehidupan dunia dan 

akhirat, keseimbangan antara aspek ruhani dan jasmani, ilmu 

agama dan umum, teori dan praktik, serta aqidah, syariah, dan 

akhlak. Selain itu, pendidikan Islam menekankan prinsip 

persamaan dan pembebasan manusia dari kebodohan, 

kejumudan, dan kemiskinan, prinsip kontinuitas melalui 

pendidikan sepanjang hayat, serta prinsip kemaslahatan dan 

keutamaan. Keseluruhan prinsip tersebut bertujuan membentuk 

insan beriman, bertakwa, berakhlak mulia, berkepribadian 

muslim, dan insan saleh yang mampu mengemban amanah 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

150 

sebagai khalifah di muka bumi serta beribadah untuk meraih 

rida Allah. 13 

Karena itu, sebagai kesimpulannya, pendidikan Islam 

bertujuan membentuk manusia seutuhnya yang beriman, 

bertakwa, dan berakhlak mulia melalui prinsip tauhid, 

keseimbangan, persamaan, keberlanjutan, dan kemaslahatan. 

Prinsip-prinsip tersebut menuntun peserta didik agar 

berkembang secara spiritual, intelektual, dan sosial secara 

harmonis, sehingga mampu menjalankan peran sebagai khalifah 

di muka bumi serta mengabdikan diri kepada Allah secara 

konsisten sepanjang hayat. 

b. Peran Pendidikan Agama Islam dalam Menanggulangi Radikalisme 

dan Terorisme 

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam 

menanggulangi radikalisme dan terorisme melalui penanaman nilai-

nilai tauhid yang moderat, pemahaman keagamaan yang 

komprehensif, serta pembentukan akhlak mulia pada peserta didik. 

Melalui proses pembelajaran yang menekankan sikap toleransi, 

penghargaan terhadap perbedaan, keadilan, dan cinta damai, maka 

Pendidikan Agama Islam dapat membentengi peserta didik dari 

penafsiran agama yang sempit dan ekstrem. Selain itu, Pendidikan 

Agama Islam berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai 

kemanusiaan dan kebangsaan, sehingga peserta didik mampu 

bersikap kritis terhadap paham radikal serta berperan aktif dalam 

menjaga keharmonisan dan keutuhan kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa, dan bernegara. 

Dalam menghadapi radikalisme, tentu pengembangan 

pemahaman pendidikan Islam menjadi kebutuhan yang sangat 

mendesak untuk terus digalakkan, terutama mengingat peran strategis 

pendidikan agama Islam mampu membina dan membentuk karakter 

generasi penerus bangsa secara tepat. Melalui pendidikan, berbagai 

persoalan kebangsaan dapat diantisipasi dan diminimalkan, 

 

13 Ilyasir, Filsafat Pendidikan Islam: Konsep, Prinsip, dan Tujuan, cet. 1, (Yogyakarta: 

K-Media, 2017), hal. 45–49.   



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

151 

khususnya tindakan radikalisme dan terorisme yang dilakukan oleh 

kelompok tertentu dengan mengatasnamakan agama.14 

Pemberian pendidikan Agama Islam sejak dini kepada anak 

bangsa, dengan menanamkan sikap dan perilaku anti radikalisme, 

tentu dapat dijadikan sebagai langkah preventif dalam mencegah 

tumbuh dan berkembangnya paham radikal dan tindakan terorisme. 

Pendidikan Islam, apabila dimaknai dan diimplementasikan secara 

mendalam, pasti memiliki pengaruh yang signifikan terhadap 

perkembangan psikologis peserta didik. Karena itu, melalui 

pendidikan Islam diharapkan tumbuh semangat saling menghargai 

perbedaan yang mengalir dalam diri setiap generasi dan tercermin 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, akan lahir generasi 

baru yang memiliki sikap moderat, menolak paham radikal, serta 

mampu menjaga harmoni kehidupan bermasyarakat. Pada 

hakikatnya, substansi pendidikan anti radikalisme telah terkandung 

dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam maupun dalam mata 

pelajaran lainnya yang berorientasi pada pembentukan karakter dan 

nilai-nilai kebangsaan. Adapun peran-perannya dapat dilakukan 

dengan cara: 

1) Menanamkan rasa cinta dan kasih sayang terhadap sesama 

manusia dan lingkungan hidup 

Dalam kehidupan bermasyarakat, manusia memerlukan 

tatanan yang mampu mengarahkan pada terciptanya kebaikan 

bersama. Oleh karena itu, etika dan akhlak memegang peranan 

penting dalam mengatur hubungan antarmanusia. Dalam buku 

Etika Islam yang dirumuskan oleh Tim Akhlak dijelaskan bahwa 

setiap sifat, perilaku, dan akhlak harus diperhatikan dengan 

sungguh-sungguh dalam berinteraksi dengan masyarakat. Sifat-

sifat terpuji wajib diterapkan, sedangkan sifat-sifat tercela harus 

dihindari. Prinsip inilah yang disebut sebagai akhlak pergaulan, 

yaitu pedoman moral dalam membangun hubungan sosial yang 

harmonis dan beradab.15 

Lebih lanjut Muhammad Daud dalam bukunya Pendidikan 

Agama Islam, akhlak terhadap manusia dapat dirinci dalam 

 

14Zuhdi, Muhammad Harfin. (2013). Radikalisme Agama dan Upaya Deradikalisasi 

Pemahaman Keagamaan. Jurnal Akademika, Vol. 18, No. 2, hal. 219–240. Malang: Universitas 

Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim. 
15 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013), hlm. 87–101. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

152 

beberapa bentuk. Akhlak terhadap Rasulullah diwujudkan dengan 

mencintainya secara tulus dan mengikuti seluruh sunnahnya. 

Akhlak terhadap orang tua ditunjukkan melalui sikap hormat, 

kasih sayang, kerendahan hati, serta komunikasi yang baik. Akhlak 

terhadap diri sendiri tercermin dalam kejujuran, keikhlasan, 

kesabaran, dan kerendahan hati. Sementara itu, akhlak terhadap 

tetangga diwujudkan dengan saling mengunjungi, menghormati, 

dan menjaga hubungan baik, sedangkan akhlak terhadap 

masyarakat ditunjukkan dengan memuliakan tamu, menghormati 

nilai dan norma yang berlaku, serta saling tolong-menolong dalam 

kehidupan sosial.16 

Selain akhlak terhadap manusia, Islam juga menekankan 

pentingnya akhlak terhadap lingkungan. Seorang muslim 

memandang alam sebagai ciptaan dan milik Allah yang wajib 

disyukuri dengan cara mengelola dan memanfaatkannya secara 

bijak. Siregar (1999) menyatakan bahwa Allah menciptakan alam 

untuk dimanfaatkan manusia sesuai dengan rida-Nya, bukan untuk 

dirusak atau dihancurkan. Hal ini sejalan dengan firman Allah 

dalam QS. Al-A’raf ayat 56 yang melarang manusia berbuat 

kerusakan di muka bumi setelah diciptakan dalam keadaan baik. 

Oleh karena itu, pemanfaatan alam harus disertai tanggung jawab 

untuk menjaga kelestarian dan keberlangsungannya.17 

Dari utaian di atas, dapat dipahami bahwa Akhlak dalam 

Islam mencakup hubungan manusia dengan Allah sebagai sang 

Pencipta,  manusia dengan sesama dan dengan lingkungan alam. 

Akhlak terhadap Allah adalah mengabdikan diri, akhlak sesama 

manusia bertujuan membangun kehidupan sosial yang harmonis 

melalui sikap hormat, kasih sayang, dan kepedulian, sedangkan 

akhlak terhadap lingkungan menuntut tanggung jawab dalam 

menjaga dan melestarikan alam sebagai amanah dari Allah. Dengan 

menerapkan akhlak yang baik secara menyeluruh, manusia dapat 

mewujudkan kehidupan yang seimbang, beradab, dan 

berkelanjutan sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam. 

 

16 Muhammad Daud, Pendidikan Agama Islam, cet. 1, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2008), hal. 98–102. 
17 Siregar, Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam, cet. 1, (Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu, 1999), hal. 23–27. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

153 

2) Memberikan Pemahaman yang Benar tentang Jihad dan Martabat 

Manusia 

Jihad merupakan bagian integral dalam wacana Islam sejak 

masa awal perkembangan umat Muslim hingga era kontemporer. 

Pembahasan mengenai jihad beserta konsep-konsep yang 

menyertainya mengalami pergeseran dan dinamika sesuai dengan 

aspek sosial, historis, dan lingkungan pemikiran para ulama. Posisi 

jihad yang sangat sentral dalam ajaran Islam bahkan pernah 

mendorong sebagian kelompok, seperti Khawarij, menetapkannya 

sebagai rukun Islam keenam. Pentingnya ajaran jihad tercermin 

secara jelas dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw., 

salah satunya dalam QS. Al-Hujurat ayat 15 yang menegaskan 

bahwa orang-orang beriman adalah mereka yang berjuang dengan 

harta dan jiwa di jalan Allah tanpa keraguan. 

Dalam terminologi Al-Qur’an dan as-Sunnah, jihad dimaknai 

sebagai usaha sungguh-sungguh untuk mengesampingkan 

kepentingan pribadi demi menegakkan kebenaran sebagai fondasi 

kepribadian seorang Muslim. Jihad dilakukan dengan sepenuh 

pengorbanan, baik melalui harta, tenaga, waktu, maupun jiwa. 

Meskipun jihad dalam arti fisik memiliki batasan waktu dan situasi 

tertentu, jihad melawan diri sendiri merupakan perjuangan 

sepanjang hayat yang harus dilakukan secara terus-menerus. 

Dalam aspek ini, jihad menjadi jalan pembentukan manusia 

paripurna (insān kāmil), yang diwujudkan melalui kesungguhan 

berjihad, berijtihad, dan berjuang secara konsisten di jalan Allah. 

Az-Zamakhsyari dalam kitab tafsir Al-Kasysyaf menjelaskan 

bahwa jihad adalah penguatan iman secara sungguh-sungguh 

kepada Allah melalui berbagai sarana ajaran agama. Makna jihad 

tersebut mencakup tiga aspek utama, yaitu jihad melawan diri 

sendiri dengan mengendalikan hawa nafsu dan godaan setan, jihad 

menghadapi musuh yang memerangi Islam dengan kesiapan akal 

dan kekuatan yang sah, serta jihad melawan kemunafikan melalui 

hujah, sikap, dan argumentasi yang kokoh untuk menangkal 

keraguan dan propaganda negatif terhadap ajaran Islam. Seluruh 

bentuk jihad ini bertujuan semata-mata untuk meraih ridha Allah 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

154 

Swt. dan menjaga kemurnian ajaran Islam, bukan untuk 

kepentingan selain-Nya.18 

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa Jihad dalam Islam 

merupakan konsep multidimensional yang mencakup perjuangan 

spiritual, intelektual, dan sosial, bukan semata-mata identik dengan 

peperangan. Jihad menuntut kesungguhan dalam menegakkan 

kebenaran, memperkuat keimanan, serta mengendalikan hawa 

nafsu demi kemaslahatan umat. Dengan pemahaman yang 

komprehensif dan proporsional, jihad menjadi sarana 

pembentukan pribadi Muslim yang bertakwa, berakhlak mulia, dan 

berkontribusi positif bagi kehidupan di dunia dan akhirat. 

3) Mengajarkan Pentingnya Berkomunikasi dan Berdialog dengan 

cara yang Damai dan Tidak Kekerasan 

Mengajarkan pentingnya berkomunikasi dan berdialog secara 

damai merupakan upaya mendasar dalam membangun hubungan 

sosial yang harmonis dan saling menghargai. Komunikasi yang 

baik dapat menekankan sikap terbuka, empati, dan kesediaan 

untuk mendengarkan pendapat orang lain tanpa prasangka. 

Melalui dialog yang santun dan rasional, perbedaan pandangan 

dapat diselesaikan secara bijak tanpa menimbulkan konflik, 

sehingga tercipta suasana saling pengertian dan kepercayaan dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

Selain itu, pendidikan komunikasi tanpa kekerasan berperan 

penting dalam mencegah lahirnya sikap intoleran dan tindakan 

destruktif. Dengan membiasakan dialog yang damai, individu 

diajarkan untuk menyalurkan emosi, menyampaikan kritik, dan 

menyelesaikan masalah melalui cara-cara persuasif, bukan dengan 

paksaan atau kekerasan. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat 

nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan, tetapi juga menjadi fondasi 

penting bagi terciptanya perdamaian, keadilan dan ketertiban sosial 

yang berkelanjutan. 

Mempromosikan pemahaman dan empati menjadi langkah 

awal dalam membangun kemampuan berkomunikasi dan 

berdialog secara damai. Peserta didik perlu diajarkan untuk 

memahami perspektif orang lain serta mengembangkan empati 

 

18 Abdul Aziz, “Konsep Jihad dalam Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer,” Jurnal 

Studi Al-Qur’an, Vol. 12, No. 2 (2018), hal. 145–158. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

155 

terhadap perbedaan yang ada. Guru atau fasilitator dapat 

memanfaatkan berbagai metode pembelajaran, seperti permainan 

peran, diskusi kelompok, dan cerita inspiratif, guna membantu 

peserta didik mengenal keberagaman dan merasakan pengalaman 

orang lain. Selain itu, keterampilan mendengarkan secara aktif juga 

menjadi unsur penting dalam komunikasi yang efektif, yaitu 

dengan memberikan perhatian penuh saat orang lain berbicara, 

menghindari prasangka, serta mengajukan pertanyaan yang 

relevan untuk memperjelas pemahaman yang lebih komprehensif. 

Di samping itu, pembelajaran komunikasi damai perlu 

diarahkan pada pengembangan dialog yang terbuka dan saling 

menghargai. Guru atau fasilitator hendaknya mampu menciptakan 

ruang aman bagi peserta didik untuk menyampaikan pendapat 

tanpa rasa takut akan penghakiman atau konfrontasi. Melalui 

diskusi kelompok, debat terstruktur, dan simulasi komunikasi, 

peserta didik dapat dilatih menggunakan bahasa yang sopan, 

ekspresi nonverbal yang tepat, serta argumentasi yang logis dan 

berbasis fakta. Penggunaan studi kasus dan analisis media juga 

dapat membantu peserta didik memahami perbedaan antara 

komunikasi yang memicu konflik dan komunikasi yang 

mendorong kerja sama serta penyelesaian masalah secara damai.19 

Dari uraian di atas dapat dimengerti bahwa pembelajaran 

komunikasi dan dialog damai menuntut penanaman empati, 

keterampilan mendengarkan aktif, serta kemampuan 

berkomunikasi secara efektif dan terbuka. Dengan pendekatan 

pembelajaran yang tepat dan partisipatif, peserta didik dapat 

dibekali sikap saling menghargai perbedaan dan keterampilan 

menyelesaikan konflik tanpa kekerasan, sehingga tercipta interaksi 

sosial yang harmonis dan berkelanjutan. 

5. Strategi Pembelajaran Agama Islam untuk Menanggulangi 

Radikalisme dan Terorisme 

Strategi pembelajaran Pendidikan Agama Islam untuk 

menanggulangi radikalisme dan terorisme menjadi kebutuhan mendesak 

di tengah kompleksitas tantangan sosial dan keagamaan saat ini. 

Pembelajaran agama tidak cukup hanya menekankan aspek kognitif, 

tetapi harus diarahkan pada pembentukan sikap moderat, toleran, dan 

 

19 De Rivera, J. (2018). Empathy and its relation to emotions: A social functionalist 

account. Emotion Review, 10(3), 203-213. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

156 

berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Oleh karena itu, diperlukan 

strategi pembelajaran yang kontekstual, dialogis, dan berimbang agar 

peserta didik mampu memahami ajaran Islam secara komprehensif serta 

terhindar dari pemahaman keagamaan yang sempit dan ekstrem. 

Adapun strategi-strateginya dapat diarahkan sebagaimana berikut ini: 

a. Penekanan pada Nilai-nilai Islam yang Moderat 

Penekanan pada nilai-nilai Islam yang moderat merupakan 

langkah strategis dalam upaya menanggulangi radikalisme dan 

terorisme melalui pendidikan. Islam moderat menempatkan ajaran 

agama pada posisi yang seimbang, adil, dan proporsional, serta 

menolak sikap ekstrem dalam beragama. Nilai-nilai seperti wasathiyah 

(jalan tengah), keadilan, kasih sayang, dan toleransi menjadi fondasi 

utama yang harus ditanamkan kepada peserta didik agar mereka 

memiliki pemahaman Islam yang inklusif dan damai. 

Dalam aspek Pendidikan Agama Islam, nilai-nilai moderasi 

dapat diinternalisasikan melalui pembelajaran yang menekankan 

pemahaman ajaran Islam secara komprehensif dan kontekstual. 

Peserta didik diarahkan untuk memahami teks-teks keagamaan tidak 

secara literal dan parsial, tetapi dengan pendekatan yang 

memperhatikan tujuan syariat (maqashid syariah), realitas sosial, serta 

prinsip kemanusiaan. Dengan demikian, peserta didik mampu 

membedakan antara ajaran Islam yang autentik dengan penafsiran 

sempit yang sering dijadikan legitimasi bagi tindakan radikal. 

Penanaman nilai-nilai Islam yang moderat juga berperan dalam 

membentuk sikap keberagamaan yang toleran dan menghargai 

perbedaan, baik perbedaan mazhab, budaya, maupun keyakinan. 

Melalui pendidikan yang berorientasi pada moderasi, peserta didik 

dibekali kemampuan berpikir kritis, sikap dialogis, serta kesadaran 

akan pentingnya hidup berdampingan secara damai. Hal ini 

diharapkan dapat menjadi benteng ideologis yang kuat dalam 

mencegah masuk dan berkembangnya paham radikalisme dan 

terorisme di tengah kehidupan masyarakat. 

Karena itu, melakui, penekanan pada nilai-nilai Islam yang 

moderat telah menjadi salah satu strategi penting dalam membentengi 

peserta didik dari paham radikalisme dan terorisme. Karena, 

penanaman nilai keseimbangan, toleransi, keadilan, dan kasih sayang, 

Pendidikan Agama Islam mampu membentuk cara pandang 

keagamaan yang inklusif dan humanis. Dengan pemahaman Islam 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

157 

yang moderat, peserta didik mampu mengamalkan ajaran agama 

secara bijak, menghargai perbedaan, serta berperan aktif dalam 

menjaga perdamaian dan keharmonisan kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa, dan bernegara. 

b. Penerapan Metode Pembelajaran yang Efektif dan Relevan 

Penerapan metode pembelajaran yang efektif dan relevan 

menjadi aspek penting dalam meningkatkan kualitas proses dan hasil 

pembelajaran. Metode pembelajaran yang tepat tidak hanya 

membantu peserta didik memahami materi secara optimal, tetapi juga 

mendorong keterlibatan aktif, pengembangan kemampuan berpikir 

kritis, serta pembentukan sikap dan keterampilan yang dibutuhkan 

dalam kehidupan nyata. Oleh karena itu, pemilihan metode 

pembelajaran harus disesuaikan dengan tujuan pembelajaran, 

karakteristik peserta didik, serta aspek sosial dan perkembangan 

zaman. 

Dalam pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam, 

metode pembelajaran yang efektif dan relevan berperan strategis 

dalam menanamkan nilai-nilai keagamaan secara bermakna dan 

aplikatif. Pendekatan pembelajaran yang variatif, kontekstual, dan 

partisipatif memungkinkan peserta didik tidak hanya memahami 

konsep secara teoritis, tetapi juga mampu menginternalisasi dan 

mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, penerapan metode pembelajaran yang tepat 

menjadi kunci dalam menciptakan proses pendidikan yang bermakna, 

berdaya guna, dan berorientasi pada pembentukan karakter peserta 

didik. 

Dalam proses pembelajaran Pendidikan Agama Islam, 

terdapat berbagai metode yang dapat digunakan untuk 

menunjang pencapaian tujuan pembelajaran tersebut. Metode 

ceramah sering digunakan karena bersifat praktis dan ekonomis, 

namun jika diterapkan secara terus-menerus dapat 

menimbulkan kebosanan dan menurunkan efektivitas 

pembelajaran. Metode diskusi menuntut keaktifan peserta didik 

dalam bertukar pendapat dan memecahkan masalah melalui 

kerja kelompok, meskipun efektivitasnya sangat bergantung 

pada pemahaman konsep dasar. Metode demonstrasi dilakukan 

dengan memperagakan secara langsung teori atau cara kerja 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

158 

suatu alat menggunakan media pendukung, sedangkan metode 

karya wisata mengajak peserta didik belajar melalui pengamatan 

langsung di lapangan untuk memperoleh pengalaman nyata. 

Metode eksperimen memberi kesempatan kepada peserta didik 

untuk terlibat langsung dalam praktik dan proses ilmiah, 

sementara metode debat melatih kemampuan berpikir kritis, 

argumentatif, dan keterampilan berbicara di depan umum. 

Adapun metode resitasi atau penugasan bertujuan melatih 

tanggung jawab, pemahaman, dan kemampuan 

mengekspresikan kembali materi pembelajaran melalui kegiatan 

membaca, menulis, dan merangkum. 

Beragam metode pembelajaran memiliki kelebihan dan 

keterbatasan masing-masing sehingga penggunaannya perlu 

disesuaikan dengan tujuan, materi, dan karakteristik peserta 

didik. Dengan mengombinasikan metode yang tepat dan 

variatif, proses pembelajaran dapat berlangsung lebih efektif, 

menarik, dan bermakna, serta mampu meningkatkan 

pemahaman, keterampilan, dan sikap peserta didik secara 

optimal. 

c. Cara Mengajar yang Efektif 

Setelah mengetahui metodenya, pengajar tidak hanya 

berhenti di sana. Tetapi, harus tahu juga bagaimana cara 

mengajarnya agar metode tersebut tidak sia-sia diterapkan. 

Berikut ini adalah cara mengajar yang baik agar kelas berjalan 

lancar. 

d. Menyiapkan materi yang lengkap dan kreatif 

Penyampaian materi yang baik, tentunya didasari oleh 

materi yang lengkap dan sesuai dengan kemampuan 

mahasiswanya. Karena itu, pendidik  harus menyiapkan materi 

dengan selengkap mungkin agar saat ada pertanyaan dari 

peserta didik dapat langsung dijawab. Tidak hanya itu, akan 

lebih menarik lagi jika materi tersebut dibawakan secara kreatif. 

Di zaman yang serba online, pendidik  dapat mengajar sambil 

memanfaatkan media sosial untuk membahas bahan ajaran yang 

lebih baik. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

159 

e. Memanfaatkan Teknologi 

Di era teknologi digital ada banyak teknologi yang dapat 

digunakan untuk proses mengajar di kelas. Seperti 

menggunakan proyektor, internet, dan sebagainya. Selain itu, 

penggunaan platform yang tepat juga dapat meningkatkan 

kualitas mengajar. Sehingga, semangat belajar peserta didik 

meningkat dan kelas berjalan efektif dan bersemangat. 

f. Bangun interaksi dengan mahasiswa 

Kelas yang efektif tidak hanya menggunakan metode 

ceramah, tetapi pendidik  juga harus berinteraksi dengan 

mahasiswanya secara diaglogis. Bangunlah interaksi dan 

dekatkan diri ke mahasiswa, maka Anda akan lebih mengerti 

permasalahan yang mereka hadapi. Sehingga, akan lebih mudah 

juga untuk membantu menyelesaikan masalah. Selain itu, 

peserta didik tidak akan merasa bosan dengan kelas Anda 

karena adanya tanya jawab dan komunikasi dua arah. 

g. Variasikan Metode dalam Mengajar 

Seorang pendidik  tidak hanya menggunakan satu metode 

untuk satu kelas. melainkan, memvariasikan metode tersebut 

secara benar dan tepat, sehingga menarik. Peserta didik akan 

lebih tertarik dalam belajar dengan beberapa metode yang 

digunakan. Kelas tersebut tentunya tidak jadi monoton dan 

tidak membuat mengantuk. 

h. Manfaatkan Trend Masa Kini 

Manfaatkanlah trend masa kini untuk menarik minat 

belajar mereka.Teknologi yang canggih dan modern akan 

membantu Anda menemukan apa yang sedang digemari peserta 

didik Anda. Gunakanlah trend tersebut dengan tepat, cermat 

dan kreatif, agar dapat mendukung materi yang disampaikan.. 

i.  Pengintegrasian Materi-materi keagamaan dengan pengetahuan 

umum 

Pengintegrasian materi-materi keagamaan dengan pengetahuan 

umum adalah sebuah pendekatan pendidikan yang bertujuan 

menyatukan nilai-nilai spiritual dengan ilmu pengetahuan agar 

pembelajaran menjadi utuh dan bermakna. Melalui integrasi ini, 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

160 

peserta didik tidak hanya memahami konsep keagamaan secara 

normatif, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan realitas 

kehidupan, perkembangan ilmu pengetahuan, serta dinamika sosial 

yang terus berkembang. Pendekatan tersebut mendorong lahirnya 

cara berpikir holistik, kritis, dan beretika, sehingga ilmu pengetahuan 

tidak bersifat bebas nilai, melainkan berlandaskan pada moral dan 

tanggung jawab kemanusiaan sesuai dengan prinsip-prinsip ajaran 

agama. 

Keilmuan yang dipadukan dengan nilai-nilai spiritual 

keagamaan dan kemanusiaan akan menjadikan kehidupan manusia 

lebih bermakna dan bermartabat. Dengan adanya batasan nilai-nilai 

agama yang jelas, manusia dapat terhindar dari ancaman 

dehumanisasi. Namun demikian, substansi keterpaduan antara ilmu 

dan agama masih belum sepenuhnya disadari oleh masyarakat. Amin 

Abdullah mengemukakan bahwa agama dan ilmu pengetahuan masih 

kerap dipandang sebagai dua entitas yang terpisah, memiliki wilayah 

kajian masing-masing, dan tidak saling berinteraksi. Pandangan ini 

melahirkan anggapan bahwa Islam dan sains tidak dapat dipadukan, 

sehingga memunculkan pola pikir dikotomistik, khususnya dalam 

bidang pendidikan. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Amin 

Abdullah, ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu rasional sejatinya 

dapat saling menyapa dan bersinergi dalam membangun peradaban 

Islam kontemporer, baik pada tataran konseptual maupun 

implementatif dalam pendidikan Islam.20 

Keterpisahan antara ilmu-ilmu keislaman dan sains berdampak 

pada rendahnya mutu pendidikan serta kemunduran dunia Islam. 

Soeroyo, sebagaimana dikutip oleh Syafi’i Ma’arif, menyatakan bahwa 

dikotomi pemikiran umat akan melahirkan dikotomi kurikulum 

dalam sistem pendidikan. Padahal, dalam perspektif Islam, 

pendidikan merupakan proses yang terencana dan sistematis dengan 

input berupa pemikiran Islam dan output berupa individu yang 

berkepribadian muslim, berilmu islami, serta berakhlak islami. 

Keterpisahan ini juga memengaruhi sikap masyarakat terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, yang seharusnya 

berjalan seiring dengan prinsip-prinsip Islam. Oleh karena itu, 

 

20 Amin Abdullah, “Integrasi dan Interkoneksi Ilmu Agama dan Ilmu Umum dalam 

Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1 (2012), hal. 1–15. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

161 

diperlukan pembenahan secara terstruktur, dan sekolah menjadi 

institusi strategis untuk mewujudkan integrasi antara ilmu agama dan 

pengetahuan umum guna menjawab tantangan zaman yang terus 

berkembang. 21 

Integrasi antara ilmu agama dan pengetahuan umum 

merupakan kebutuhan mendesak dalam pengembangan pendidikan 

Islam. Dikotomi keilmuan tidak hanya melemahkan kualitas 

pendidikan, tetapi juga menghambat kemajuan peradaban Islam. 

Melalui pendekatan integratif, pendidikan Islam diharapkan mampu 

melahirkan generasi yang berilmu, berakhlak, dan adaptif terhadap 

perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai-nilai keislaman sebagai 

landasan utama kehidupan. 

6. Kolaborasi antar lembaga dalam menanggulangi radikalisme dan 

terorisme 

1. Peran Lembaga Pendidikan Agama Islam 

Lembaga Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis 

dalam membentuk karakter, keimanan, dan kecakapan intelektual 

peserta didik di tengah dinamika masyarakat modern. Sebagai negara 

dengan mayoritas penduduk Muslim, Indonesia menempatkan 

pendidikan Islam sebagai salah satu pilar penting dalam 

pembangunan sumber daya manusia. Ajaran Islam secara tegas 

mendorong umatnya untuk menuntut ilmu pengetahuan, 

sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad 

SAW, yang menegaskan bahwa ilmu merupakan fondasi utama dalam 

membangun peradaban yang beradab dan berkeadilan.22 

Melalui jalur pendidikan, lembaga pendidikan Islam berfungsi 

sebagai media transmisi nilai-nilai keislaman yang tidak hanya bersifat 

ritual, tetapi juga mencakup dimensi moral, sosial, dan kebangsaan. 

Dalam wahana kekinian, tentu lembaga pendidikan Islam dituntut 

untuk berperan aktif dalam menanamkan nilai-nilai moderasi 

beragama, toleransi, dan sikap cinta tanah air guna menangkal paham 

radikalisme, ekstremisme, serta disinformasi keagamaan yang marak 

 

21 Syamsul Arifin, “Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum dalam Pendidikan Islam,” 

Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 2 (2014), hal. 201–215. Lihat pula jurnal: Al-Tadzkiyyah: 

Jurnal Pendidikan Islam, Volume 10. No. I 2019,  hal.185. 
22 Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, cet. ke-3, (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2012), hal. 15–18. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

162 

di ruang digital. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu dikemas 

secara kontekstual dan adaptif terhadap perkembangan zaman.23 

Tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk manusia 

yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, sekaligus mampu 

mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa, dan bernegara. Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi 

pada kebahagiaan akhirat, tetapi juga menyiapkan peserta didik agar 

memiliki kompetensi duniawi, seperti kemampuan berpikir kritis, 

literasi digital, serta penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Dengan demikian, peserta didik diharapkan mampu menjadi agen 

perubahan yang konstruktif di tengah masyarakat. 24 

Dalam praktiknya, lembaga pendidikan Islam, termasuk 

madrasah dan pondok pesantren, telah melakukan berbagai inovasi 

kurikulum dengan mengintegrasikan pelajaran umum, bahasa asing, 

serta keterampilan abad ke-21 tanpa mengesampingkan nilai-nilai 

keislaman. Integrasi ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

memiliki fleksibilitas dan daya adaptasi yang tinggi dalam menjawab 

tantangan global, sekaligus tetap menjaga identitas dan nilai-nilai 

ajaran Islam sebagai landasan utama pembentukan karakter generasi 

bangsa. 25 

Hasil menunjukkan bahwa peran lembaga pendidikan Islam di 

antaranya adalah sebagai (1) tempat pengenalan, pembiasaan, dan 

penguatan karakter dan akhlak mulia, (2) tempat awal untuk 

mewujudkan cita-cita untuk mencerdaskan kehidupan bangsa yang 

pada akhirnya akan berpengaruh pada stabilitas dan ketahanan 

nasional, (3) tempat berlindung bagi anak. 

2. Peran Lembaga Pemerintah dan Masyarakat 

Lembaga sosial berperan sebagai penyedia pedoman dalam 

bersikap dan bertingkah laku bagi anggota masyarakat melalui nilai, 

norma, dan aturan yang disepakati bersama. Pedoman tersebut 

berfungsi menjaga ketertiban, kenyamanan, dan keharmonisan sosial, 

 

23 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, cet. ke-1, (Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI, 2019), hal. 9–12. 
24 Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, cet. ke-4, (Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2016), hal. 34–37. 

Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, cet. ke-2, (Jakarta: 

Ciputat Press, 2010), hal. 22–25. 
25 Nurul Fauziah,Peran Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia,Jurnal 

Ariyulinda,Nita,2022. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

163 

sekaligus membantu individu menentukan sikap yang tepat dalam 

menghadapi berbagai persoalan kehidupan bermasyarakat. Dalam 

masyarakat modern dan digital, peran ini semakin penting untuk 

mencegah konflik sosial, penyimpangan perilaku, serta disintegrasi 

sosial. 26 

Selain itu, lembaga sosial berfungsi sebagai pemersatu dan 

pengendali sosial yang menjaga keutuhan masyarakat. Melalui 

berbagai aktivitas dan mekanisme pengendalian sosial, lembaga sosial 

mengarahkan individu agar bertindak sesuai norma yang berlaku. 

Aturan dan sanksi yang diterapkan menjadi instrumen penting dalam 

mencegah terjadinya tindakan kekerasan, kejahatan, dan 

penyimpangan sosial, sekaligus menanamkan kesadaran akan 

tanggung jawab sosial dalam kehidupan bersama.27 

Di samping itu, lembaga sosial berperan sebagai sarana 

pembelajaran sosial dan penegakan norma dalam masyarakat. Setiap 

lembaga, baik di bidang pendidikan, keagamaan, ekonomi, maupun 

pemerintahan, mengajarkan nilai dan aturan yang membentuk 

karakter anggotanya. Lembaga negara sebagai bagian dari lembaga 

sosial memiliki peran strategis dalam membantu pemerintah 

mewujudkan tujuan nasional serta meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat melalui pelayanan publik, perlindungan hukum, dan 

penyediaan fasilitas yang layak.28 

3. Mendorong partisipasi aktif dalam kegiatan sosial dan kemasyarakatan 

Keberhasilan pelaksanaan pembangunan masyarakat sangat 

ditentukan oleh sinergi antara pemerintah dan masyarakat. 

Pemerintah memiliki peran sebagai perumus kebijakan, fasilitator, dan 

pengarah pembangunan, sementara masyarakat berperan sebagai 

subjek sekaligus pelaku pembangunan. Tanpa keterlibatan aktif 

masyarakat, program pembangunan cenderung tidak tepat sasaran 

dan sulit berkelanjutan. Oleh karena itu, kolaborasi yang harmonis 

 

26 Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, cet. ke-44, (Jakarta: Rajawali Pers, 

2019), hal. 171–173. 
27 Abdulsyani, Sosiologi Skematika, Teori, dan Terapan, cet. ke-2, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 2014), hal. 92–95. 
28 Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, cet. ke-6, (Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 2018), hal. 47–49. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

164 

antara pemerintah dan masyarakat menjadi prasyarat utama untuk 

mewujudkan pembangunan yang inklusif dan berkeadilan.29 

Selain partisipasi masyarakat, pembangunan juga memerlukan 

strategi yang tepat agar efisien dari segi pembiayaan dan efektif dari 

segi hasil. Strategi pembangunan yang baik mampu menjelaskan 

pembagian peran antara pemerintah dan masyarakat secara 

proporsional. Dalam kekinian, pendekatan pembangunan berbasis 

partisipasi masyarakat menjadi semakin relevan, di mana pemerintah 

tidak lagi menerapkan pola pembangunan yang bersifat top-down, 

melainkan bottom-up. Melalui pendekatan ini, aspirasi dan kebutuhan 

masyarakat menjadi dasar utama dalam perencanaan dan pelaksanaan 

pembangunan daerah.30 

Keterlibatan masyarakat dalam pembangunan merupakan suatu 

proses berjenjang yang dimulai dari kehadiran, partisipasi aktif, 

hingga keterlibatan dalam pengambilan keputusan, pelaksanaan, 

pengawasan, dan pelestarian hasil pembangunan. Kehadiran 

masyarakat menjadi langkah awal yang harus didukung oleh 

sosialisasi yang tepat agar partisipasi yang terjadi bersifat sadar, 

bukan mobilisasi semata. Partisipasi aktif ditunjukkan melalui 

sumbangan ide, tenaga, dana, serta kesediaan mengorbankan sumber 

daya yang dimiliki demi tercapainya tujuan bersama.31 

 

C. KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan konsep pentingnya 

pendidikan Agama Islam dalam menanggulangi radikalisme dan terorisme, 

maka dapat diambil kesimpulan sebagai berikut:  

1. Radikalisme dan terorisme bukan bersumber dari ajaran agama, 

melainkan dari penafsiran sempit, ketidakadilan sosial, serta konflik 

ideologis dan politik, sehingga penanggulangannya harus dilakukan 

secara komprehensif melalui pendidikan, moderasi beragama, dan kerja 

sama seluruh elemen masyarakat. 

 

29 Ndraha, Taliziduhu, Pembangunan Masyarakat: Mempersiapkan Masyarakat Tinggal 

Landas, cet. ke-2, (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal. 23–25. 
30 Conyers, Diana, Perencanaan Sosial di Dunia Ketiga, cet. ke-1, (Yogyakarta: Gadjah 

Mada University Press, 1994), hal. 112–115. 
31 Cohen, John M. dan Norman T. Uphoff, Participation and Rural Development, cet. ke-

1, (New York: World Bank, 1977), hal. 6–9. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

165 

2. Pendidikan Agama Islam berperan strategis dalam mencegah radikalisme 

dengan membentuk pribadi beriman, berakhlak mulia, moderat, dan 

toleran melalui penanaman nilai tauhid, akhlak, dialog damai, serta 

penghargaan terhadap martabat manusia. 

3. Strategi pembelajaran PAI harus menekankan nilai moderasi, toleransi, 

dan humanisme melalui pendekatan kontekstual, dialogis, dan metode 

yang efektif agar peserta didik mampu menginternalisasi ajaran Islam 

secara utuh dalam kehidupan nyata. 

4. Cara mengajar yang efektif menuntut penguasaan metode, kreativitas, 

pemanfaatan teknologi, interaksi dialogis, serta integrasi ilmu agama dan 

pengetahuan umum guna membentuk peserta didik yang holistik, kritis, 

dan beretika. 

5. Kolaborasi antar lembaga pendidikan, pemerintah, dan masyarakat 

menjadi kunci utama dalam pencegahan radikalisme melalui penanaman 

nilai moderasi, penegakan norma, serta partisipasi aktif masyarakat demi 

penguatan ketahanan sosial dan persatuan bangsa. 

 

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Ahmad Najib Burhani, “Radikalisme Agama dan Tantangan Pendidikan Tinggi 

di Indonesia,” Jurnal Maarif, Vol. 14, No. 2, 2019. 

Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, Cet. 2, 

Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2016. 

Zunly Nadia, Radikalisme Agama dalam Perspektif Sosial Keagamaan, cet. 1, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015 

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme 

hingga Post-Modernisme, cet. 1, Jakarta: Paramadina, 1996. 

Said Aqil Siroj, Tasawuf sebagai kritik sosial mengedepankan islam sebagi Inspirasi, 

bukan aspirasi, Bandung: Mizan Pustaka, 2006 

Emna Laisa,” Islam dan Radikalisme “, Jurnal Islamuna, Volume 1, Nomor 

1,2014. 

Simon Fisher et. al., Mengelola Konflik: Keterampilan dan Strategi untuk Bertindak. 

Martha Crenshaw, Explaining Terrorism: Causes, Processes, and Consequences, cet. 

1, London: Routledge, 2011. 

Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 2008. 

Cervone, H.F, .2017. Disaster recovery planning and business continuity for 

informaticians. Digital Library Perspectives Vol.33No.2,2017  



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

166 

Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2011. 

Ilyasir, Filsafat Pendidikan Islam: Konsep, Prinsip, dan Tujuan, cet. 1, Yogyakarta: 

K-Media, 2017  

Zuhdi, Muhammad Harfin. (2013). Radikalisme Agama dan Upaya Deradikalisasi 

Pemahaman Keagamaan. Jurnal Akademika, 2 Malang: Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Vol. 18, No.. 

Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013. 

Muhammad Daud, Pendidikan Agama Islam, cet. 1, Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2008. 

Siregar, Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam, cet. 1, Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu, 1999. 

Abdul Aziz, “Konsep Jihad dalam Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer,” 

Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 12, No. 2 2018. 

De Rivera, J.. Empathy and its relation to emotions: A social functionalist 

account. Emotion Review, 10 Ed. 3, 2008. 

Amin Abdullah, “Integrasi dan Interkoneksi Ilmu Agama dan Ilmu Umum 

dalam Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1 2012. 

Syamsul Arifin, “Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum dalam Pendidikan 

Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 2 2014. Lihat pula jurnal: Al-

Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 10. No. I 2019. 

Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, cet. ke-3, Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2012. 

Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, cet. ke-1, Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI, 2019. 

Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, cet. ke-4, Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2016. 

Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, cet. ke-2, Jakarta: 

Ciputat Press, 2010. 

Nurul Fauziah,Peran Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia,Jurnal 

Ariyulinda,Nita,2022. 

Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, cet. ke-44, Jakarta: Rajawali Pers, 

2019. 

Abdulsyani, Sosiologi Skematika, Teori, dan Terapan, cet. ke-2, Jakarta: Bumi 

Aksara, 2014. 

Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, cet. ke-6, Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 2018. 

Ndraha, Taliziduhu, Pembangunan Masyarakat: Mempersiapkan Masyarakat 

Tinggal Landas, cet. ke-2, Jakarta: Rineka Cipta, 20055. 



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025 

 

 

167 

Conyers, Diana, Perencanaan Sosial di Dunia Ketiga, cet. ke-1, Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press, 1994. 

Cohen, John M. dan Norman T. Uphoff, Participation and Rural Development, cet. 

ke-1, New York: World Bank, 1977. 

 


