Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

PENTINGNYA PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
DALAM MENANGGULANGI RADIKALISME DAN TERORISME

Husnizar
UIN Ar-Raniry Banda Aceh
Email: husnizar@ar-raniry.id.ac

Abstrak

Artikel ini mencoba mengupas tentang pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam
memerangi radikalisme dan terorisme. Tulisan ini menjelaskan bahwa radikalisme dan
terorisme adalah masalah yang sangat serius yang perlu segera ditangani secara lebih
komprehensif. Salah satu solusinya yang harus dilakukan adalah melalui pendalaman
Pendidikan Agama Islam yang benar dan tepat bagi setiap generasi muda. Artikel ini
akan membahas tentang bagaimana pendidikan agama Islam yang baik dan benar yang
mampu membentuk pemikiran dan sikap yang moderat pada setiap individu, serta
mengajarkan nilai-nilai Islam yang damai dan toleran. Dalam artikel ini Penulis
mencoba membahas tentang peran penting keluarga, masyarakat, dan lembaga
pendidikan dalam menanamkan pendidikan agama Islam yang baik dan benar pada
generasi muda. Pendidikan agama Islam memiliki peran penting dalam menanggulangi
radikalisme dan terorisme yang semakin marak di berbagai negara. Artikel ini
membahas pentingnya pendidikan agama Islam sebagai upaya untuk memerangi
ideologi yang radikal dan ekstrem dalam masyarakat. Pendidikan agama Islam
diharapkan dapat membentuk karakter seseorang dengan nilai-nilai Islam yang toleran,
moderat, dan damai. Tulisan ini juga membahas peran guru agama Islam dalam
membimbing siswa untuk mengembangkan pemahaman yang benar tentang ajaran
Islam yang toleran dan menghargai perbedaan. Diharapkan artikel ini dapat
memberikan pemahaman yang lebih baik tentang pentingnya pendidikan agama Islam
dalam mencegah radikalisme dan terorisme serta memberikan solusi konkrit bagi
pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat dalam memerangi ideologi yang
radikal dan ekstrem.

Key word: Pendidikan Agama Islam; Radikalisme; Terorisme

A. PENDAHULUAN
Radikalisme merupakan isu yang sudah tidak baru lagi dalam
kehidupan bermasyarakat. Meskipun terdapat banyak faktor yang dapat
memicu munculnya tindakan radikal dalam kehidupan masyarakat agamis
hari ini. Isu keagamaan kerap dijadikan sebagai latar belakang terjadinya
gesekan pemahaman yang sering kali berujung pada tindakan radikal. Sikap
radikal yang membawa dampak kekerasan atas nama agama lebih dikenal

141



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

dengan istilah "radikalisme agama". Radikalisme dalam Islam yang masuk
melalui lingkungan pendidikan formal, seperti sekolah maupun perguruan
tinggi, menjadi persoalan yang menarik untuk dikaji. Hal ini disebabkan
oleh masuknya paham tersebut yang sering kali tidak disadari oleh
komponen-komponen pendidikan di lingkungan sekolah dan Perguruan
Tinggi. Salah satu contoh kasus adalah dugaan radikalisme yang menjerat
seorang dosen berinisial AB dari Institut Pertanian Bogor (IPB), salah satu
perguruan tinggi ternama di Indonesia, pada September 2019. 1

Kasus tersebut menunjukkan bahwa seluruh elemen masyarakat
Indonesia rentan terhadap paham-paham ekstrem, terutama yang
menggunakan agama sebagai basis ideologinya. Ideologi agama hadir
dengan seperangkat aturan, baik tertulis maupun tidak tertulis, yang
mengatur para penganutnya. Oleh karena itu, dalam menafsirkan teks-teks
keagamaan diperlukan keahlian khusus agar tidak terjadi kesalahan atau
penyelewengan dalam penerapannya. Perbedaan penafsiran teks
keagamaan menjadi salah satu faktor yang dapat memicu konflik serta
munculnya kelompok-kelompok yang menurut Muhammad Harfin Zuhdi,
sering diberi label pejoratif seperti “fundamentalis”, “militan”, “radikal”,
“teroris”, “modernis”, “liberalis”, dan “sekularis”.2 Munculnya fenomena
radikalisme agama tidak terlepas dari problem psikologis para tokoh
pelopornya, pengikutnya, maupun masyarakat secara keseluruhan. Berbagai
kasus kekerasan dan terorisme yang mengatasnamakan agama
dilatarbelakangi oleh fanatisme keagamaan yang sempit sebagai dampak
dari meluasnya gerakan radikalisme Islam. Dalam keterkaitan persoalan ini,
Zunly Nadia mengungkapkan bahwa radikalisme Islam sering dinisbatkan
sebagai gerakan yang berpandangan kolot dan kerap menggunakan
kekerasan dalam mengajarkan serta mempertahankan keyakinannya.?

Salah satu pintu masuk pemikiran radikal ke Indonesia yaitu
melalui aktifitas pendidikan dimana mayoritas pelajar Indonesia yang
belajar di luar negeri, terutama dikawasan Timur Tengah. Yang amat
disayangkan adalah pemahaman-pemahaman yang mereka dapatkan lantas
ditelan bulat-bulat, dan memaksakan untuk diaplikasikan ke dalam sebuah

! Ahmad Najib Burhani, “Radikalisme Agama dan Tantangan Pendidikan Tinggi di
Indonesia,” Jurnal Maarif, Vol. 14, No. 2 (2019), hal. 89-104.

2 Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, cet. 2, (Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2016), hal. 112—-115

3 Zunly Nadia, Radikalisme Agama dalam Perspektif Sosial Keagamaan, cet. 1,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), hal. 67-68.

142



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

sistem kehidupan masyarakat Indonesia yang amat berbeda dengan
kehidupan di Timur Tengah tempat mereka belajar. Hal inilah yang
menjadikan paham radikal menjadi sangat masif dan berkembang luas di
Indonesia, khususnya pasca gerakan reformasi 1998 saat semua akses media
telah bebas dari otoritas rezim pada waktu itu.*

Pendidikan Islam adalah sebagian dari institusi yang ikut menjadi
sorotan tatkala kerusuhan antar agama dan etnis muncul di beberapa
tempat di Indonesia. Dengan tragedi tersebut, pendidikan dirasa perlu lebih
ekstra memberikan bekal yang cukup terhadap peserta didik tentang
bagaimana mereka mengembangkan sikap toleran terhadap perbedaandan
keragaman yang ada di masyarakat. Oleh karena itu, penyadaran akan
urgensi pluralisme dan desain pendidikan inklusif (terbuka) diharapkan
mampu memerankan fungsi edukasi yang mampu membentuk insan ramah
dan berempati kepada kegelisahan setiap insan tanpa terkecuali, termasuk
mereka yang nonmuslim.

Dengan demikian Pendidikan Agama Islam sangat berperan penting
dalam menanggulangi pemahaman-pemahaman yang salah seperti
radikalisme dan terorisme sebagai upaya penanaman pemahaman yang
tidak melenceng dan salah. Oleh karena itu, perlunya pendidikan Agama
Islam sebagai wadah dalam melahirkan intelektual yang memiliki nilai
spiritual yang baik dan tidak mudah terprovokasi oleh paham-paham
radikal dan terorisme tersebut.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis efektivitas Pendidikan
Agama Islam dalam menanggulangi radikalisme dan terorisme yaitu
dengan mengumpulkan data yang mendalam serta mengevaluasi dampak
Pendidikan Agama Islam terhadap pemahaman yang benar tentang agama,
pengembangan sikap modernis, serta penolakan terhadap paham ekstrem.
Karena itu, Artikel ini ditulis bertujuan untuk meneliti faktor-faktor
pendukung dalam Pendidikan Agama Islam dan juga dapat memberikan
kontribusi dan dampak Pendidikan Agama Islam dalam masyarakat secara
luas.

B. PEMBAHASAN
Pendidikan Agama Islam memiliki peran yang sangat penting dalam
menanggulangi radikalisme dan terorisme karena berfungsi membentuk
pemahaman keagamaan yang benar, moderat, dan berlandaskan nilai-nilai

4 Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme
hingga Post-Modernisme, cet. 1, (Jakarta: Paramadina, 1996), hal. 112—115.

143



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

keadilan dan kedamaian. Melalui Pendidikan Agama Islam, peserta didik
dibekali ajaran Islam yang menekankan toleransi, keadilan, dan
penghargaan terhadap perbedaan, sehingga mampu menangkal paham
keagamaan yang sempit dan ekstrem. Oleh karena itu, penguatan
Pendidikan Agama Islam menjadi langkah strategis dalam mencegah
berkembangnya ideologi radikal serta mewujudkan kehidupan
bermasyarakat yang harmonis dan damai. Untuk lebih jelasnya penulis
mencoba memberikan penjelasan yang lebih sistematis melalui beberapa sub
judul berikut:

1. Radikalisme dan Terorisme

a. Pengertian Radikalisme

Gerakan radikal sebenarnya selalu terjadi di semua agama di
Dunia. Dalam setiap agama selalu terdapat kelompok minoritas yang
militan, ekstrem, dan radikal.?> Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI), radikal diartikan sebagai “memahami secara mendasar
(mencapai prinsip)” dan “maju” dalam berpikir atau bertindak”.
berkaitan erat dengan sikap atau posisi yang ingin diambil seseorang
dengan menghancurkannya sama sekali dan menggantinya dengan
sesuatu yang baru dan sama sekali berbeda. Aktivisme adalah respon
terhadap situasi saat ini. Reaksi datang dalam bentuk evaluasi,
penolakan, atau bahkan penolakan.c

Istilah radikalisme Islam sering dihubungkan dengan istilah
fundamentalisme, Islam garis keras, fanatisme, revivalisme,
ektremisme dan terorisme. Konsekuensi dari istilah-istilah ini tidak
selalu sama, tetapi memliki kemiripan-kemiripan karakter yaitu yang
mengarah kepada kekerasan, baik kekerasan pemikiran maupun
kekerasan tindakan atau gerakan oleh setiap individu, atau suatau
kelompok organisasi atau masyarakat. Istilah ini dapat dibandingkan
dengan istilah lainnya, Islam radikal yang paling sering disamakan
dengan Islam Fundamental.

Pengertian Islam radikal adalah orang Islam yang mempunyai
pikiran yang kaku dan sempit dalam memahami Islam. Ide mareka
sering bersifat eksklusif dalam memandang agama-agama lainnya.
Kelompok radikal akan ada di dalam setiap agama apapun, termasuk

5 Said Aqil Siroj, Tasawuf sebagai kritik sosial mengedepankan islam sebagi Inspirasi,
bukan aspirasi, (Bandung: Mizan Pustaka, 2006), hal. 102

® Emna Laisa,” Islam dan Radikalisme *, Jurnal Islamuna, Volume 1, Nomor 1, ( Juni ,
2014), hal.3

144



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

dalam agama Islam sekalipun. Islam Radikal merupakan bentuk
ekstrem dari gejala revivalisme, jika revivalisme dalam bentuk
kegiatan keislaman lebih berorientasi ke dalam dan karenanya bersifat
individual. Maka pada Islam radikal, kegiatan itu tidak hanya
diarahkan ke dalam, tetapi juga diarahkan keluar. Dengan demikian,
Islam radikal menjelma dalam komitmen yang tinggi tidak hanya
untuk mentransformasi kehidupan individual, tetapi sekaligus juga
komunal dan sosial.
b. Pengertian Terorisme
Terorisme adalah serangan-serangan terkoordinasi yang
bertujuan membangkitkan perasaan teror terhadap sekelompok
masyarakat. Berbeda dengan perang, aksi terorisme tidak tunduk
pada tata cara peperangan, seperti waktu pelaksanaan yang selalu
tiba-tiba dan target korban jiwa yang acak, serta sering kali warga sipil
menjadi sasaran. Istilah teroris oleh para ahli kontra terorisme
dikatakan merujuk kepada para pelaku yang tidak tergabung dalam
angkatan bersenjata yang dikenal atau tidak dikenal berdasarkan
peraturan angkatan bersenjata tersebut. Aksi terorisme juga
mengandung makna bahwa serang-serangan teroris yang dilakukan
tidak berperikemanusiaan dan tidak memiliki justifikasi. Oleh karena
itu, para pelakunya sering diistilahkan “teroris” layak mendapatkan
hukuman yang setimpal.
2. Faktor Penyebab Radikalisme dan Terorisme
a. Faktor Penyebab Radikalisme
Berdasarkan teori konflik, radikalisme muncul sebagai akibat
adanya pendistribusian wewenang yang tidak merata. Tidak
meratanya pendistribusian wewenang berujung pada adanya
penumpukan kekuasaan pada satu orang, atau kelompok tertentu,
Kewenangan sering dikendalikan oleh satu kemunitas yang ada, atau
kelompok yang memiliki kekuasaan yang besar, akan cenderung
menggunakannya, untuk mempertahankan kekuasaan yang
dimilikinya. Atau dengan Kata lain, radikalisme yang dilakukan
tesebut sebagai upaya mempertahankan dominasi kelompok atas
kelompok lainnya.”
Pembicaraan radikalisme agama kiranya lebih rumit jika
dibandingkan dengan pembicaraan radikalisme dalam perspektif

7 Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani: Gagasan, Fakta dan Tantangan.,
Cetakan I, hal. 11.

145



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

lainnya. Agama manapun tentu saja tidak ada mengajarkan tidakan
kekerasan atau kelakuan radikalisme. Semua agama menginginkan
kedamainan, ketentraman dan keadilan, demi meraih kehidupan
yang baik di dunia maupun akhirat. Namun pada kenyataannya
masih ada ditemukan kondisi berbeda di mana agama sering terlibat,
atau dilibatkan dalam kancah radikalisme yang dilakukan oleh umat-
umat tertentu sebagai penyandang dan pemeluk agama tersebut.
Bahkan pelibatan agama dalam kancah radikalisme dengan tujuan
mengacaukan situasi dalam kehidupan sosial kemasyarakatan. Kodisi
ini terjadi dinilai oleh Gerald O. Barney menempati angka yang cukup
tinggi dalam lintas sejarah kekacauan kehidupan manusia. Realita
inilah kemudian yang memunculkan tudingan bahwa agama sebagai
penyebab utama yang menjadikan dunia porak poranda, dan
kehidupan penuh dengan anarkisme. Sampai ada yang mengatakan
bahwa agama harus mati, karena agama merupakan penyebab
fundamental dari radikalisme yang melanda dunia,termasuk semua
persoalan sosial, ekonomi dan ekologi.?

Berdasarkan analisis tersebut, kondisi ini berbeda yang
diamanahkan Al-Qur'an, sebagai sebuah kesimpulannya bahwa
radikalisme agama bukan bersumber dari ajaran agama itu sendiri,
melainkan dari penyimpangan dan penafsiran sempit yang dilakukan
oleh sebagian pemeluknya. Al-Qur’an secara tegas menegaskan bahwa
agama diturunkan sebagai rahmat, pembawa perdamaian, keadilan,
dan kemaslahatan bagi seluruh manusia, serta melarang segala bentuk
kekerasan dan kerusakan di muka bumi. Oleh karena itu, tudingan
yang menyalahkan agama sebagai penyebab utama radikalisme
merupakan bentuk generalisasi keliru, karena akar persoalan
sesungguhnya terletak pada perilaku manusia dan ideologi yang
menyimpang dari nilai-nilai Qur’ani.

b. Faktor Penyebab Terorisme

Terorisme adalah permasalahan yang kompleks. Kompleksitas
tersebut dapat dilihat dari upaya para ahli untuk menguraikan
terorisme melalui berbagai macam definisi untuk mengidentifikasi
tindakan, karakteristik maupun akar permasalahannya. Berdasarkan
beragam definisi para tokoh pemikir tersebut, dapat disebutkan
bahwa tidak ada satu definisipun dapat mewakili fenomena terorisme

8 Simon Fisher et. al., Mengelola Konflik: Keterampilan dan Strategi untuk

Bertindak.hal. 43.

146



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

di seluruh dunia. Kompleksitas juga muncul karena faktanya, label
‘terorisme’ digunakan untuk mengidentifikasi berbagai macam
fenomena dengan lingkup yang luas. Di beberapa negara, terorisme
identik dengan aktivitas kelompok revolusioner ekstrim kiri seperti
Brigadir Merah di Italia, ataupun kelompok ekstrim kanan seperti
Neo-Nazi dan m Skinheads di Eropa.?

Dengan demikian dapat dipahami bahwa berdasarkan kajian
para tokoh seperti Olivier Roy, Mark Juergensmeyer, dan Zunly
Nadia, terorisme di dunia dipengaruhi oleh kombinasi faktor
ideologis, sosial, politik, dan psikologis. Penafsiran keagamaan yang
sempit dan tekstual sering dijadikan legitimasi ideologis, sementara
ketidakadilan sosial, konflik politik, marginalisasi ekonomi, serta
pengalaman kekerasan struktural menjadi pemicu yang memperkuat
radikalisasi. Di samping itu, krisis identitas, rasa keterasingan, dan
pencarian makna hidup turut mendorong individu untuk menerima
ideologi ekstrem. Dengan demikian, terorisme tidak dapat dipahami
semata-mata sebagai persoalan agama, melainkan sebagai fenomena
multidimensional yang lahir dari interaksi kompleks antara ideologi,
kondisi sosial-politik, dan faktor psikologis individu.

3. Dampak Radikalisme dan Terorisme

d.

Dampak Radikalisme

Kehadiran gerakan radikal dengan sengaja dilakukan suatu
kelompok. Kelompok ini biasanya menginginkan perubahan pada
sistem Nilai dan sosial. Radikalisme dapat diklasifikasikan ke dalam
ranah Ilmu Sosial. Dengan demikian, agama sebagai kenyataan sosial.
Radikalisme juga dipengaruhi Antropologi yang muncul dari Perilaku
keagamaan yang berasal dari Proses akulturasi atau inkulturasi
Budaya. Permasalahan radikalisme harus diselesaikan dengan cara
melihat permasalahan yang terjadi di masyarakat.® Radikalisme
menyebabkan terbentuknya politisasi dalam agama. Politisasi ini telah
mempengaruhi berbagai tindakan kekerasan, baik dalam kehidupan
sosial antar individu maupun kelompok. Kondisi ini telah memberi
dampak yang cukup riskan dalam tatanan sosial kemasyarakatan

® Martha Crenshaw, Explaining Terrorism: Causes, Processes, and Consequences, cet. 1,
(London: Routledge, 2011), hal. 1-6.
19 Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2008), hal.

372-380.

147



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

yaitu munculnya perubahan pada suatu sistem sosial kehidupan
masyarakat dan memunculkan berbagai kekacauan.
b. Dampak Terorisme

Dampak terorisme dalam kehidupan sosial sangat besar.
Terorisme sebagai kejahatan social tentunya mempunyai dampak
yang luar biasa. Adapun dampak yang ditimbulkan dari suatu
tindakan terorisme biasanya tergantung pada jenis dan bentuk
terorisme itu sendiri. Yaitu tindakan langsung (derec terorim) maupun
tidak langsung (inderec terorism). Oleh karenanya, ada beberapa
unsur dampak yang bisa ditimbulkan dari tindakan terorisme. 11

Terorisme memberikan dampak serius terhadap kehidupan
manusia, terutama dalam aspek keamanan, psikologis, dan sosial.
Tindakan teror menimbulkan rasa takut, trauma, dan ketidakamanan
yang berkepanjangan di tengah masyarakat, sehingga mengganggu
stabilitas kehidupan sosial serta merusak rasa saling percaya
antarindividu dan kelompok. Selain itu, terorisme juga memicu stigma
dan prasangka terhadap kelompok tertentu, yang pada akhirnya dapat
memperlebar jurang perpecahan sosial.

Di bidang ekonomi dan politik, terorisme menghambat
pembangunan, merusak infrastruktur, serta menurunkan kepercayaan
publik dan investor. Negara sering kali harus mengalokasikan
anggaran besar untuk keamanan, sehingga mengurangi perhatian
terhadap kesejahteraan masyarakat. Dalam jangka panjang, terorisme
melemahkan nilai-nilai kemanusiaan, perdamaian, dan keadilan, serta
mengancam keberlangsungan kehidupan yang harmonis di tingkat
lokal maupun global.

4. Pendidikan Agama Islam
a. Pengertian dan Tujuan Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Agama Islam adalah upaya sadar dan terencana
untuk menyiapkan siswa guna memahami ajaran Islam secara
menyeluruh dengan cara membina, mengasuh dan mengajar sebagai
aktivitas asasi dan sebagai profesi dalam masyarakat.!? Definisi ini
telah memberikan arahan yang tepat bahwa Pendidikan Agama Islam
tidak hanya berfungsi sebagai proses transfer pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai sarana pembentukan kepribadian dan

' Cervone, H.F, .2017. Disaster recovery planning and business continuity for
informaticians. Digital Library Perspectives Vol.33No.2,2017 hal. 78-81
12 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), hal. 28-35

148



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

karakter peserta didik secara utuh. Pendidikan Agama Islam lebih
menekankan internalisasi pada nilai-nilai keimanan, ketakwaan, dan
akhlak mulia melalui proses pembinaan yang berkelanjutan. Proses ini
diharapkan peserta didik mampu mengamalkan ajaran Islam dalam
kehidupan sehari-hari dengan lebih komprehensif. Karena itu, melalui
pendekatan yang sadar dan terencana, maka Pendidikan Agama Islam
berperan strategis dalam membentuk sikap religius yang moderat,
bertanggung jawab, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial,
sekaligus menyiapkan generasi yang mampu beradaptasi dengan
dinamika masyarakat tanpa kehilangan identitas keislamannya.

Proses Pendidikan Agama Islam sebagaimana disampaikan di
atas, diharapkan mampu melahirkan lulusan yang tidak hanya
memiliki pemahaman keislaman yang benar, tetapi juga mampu
merefleksikan ajaran tersebut dalam perilaku nyata di tengah-tengah
kehidupan bermasyarakat. Hasil akhir dari proses pendidikan ini
diharapkan mampu terbentuknya pribadi muslim yang beriman dan
bertakwa, berakhlak mulia, memiliki kepedulian sosial, serta mampu
bersikap toleran dan bijaksana dalam menghadapi perbedaan. Dengan
demikian, Pendidikan Agama Islam berkontribusi nyata dalam
menciptakan kehidupan sosial yang damai, adil, dan harmonis,
sekaligus mempersiapkan generasi yang siap mengemban tanggung
jawab sebagai khalifah di muka bumi.

Dari uraian di atas, perlu dipahami bahwa tujuan
pendidikan Islam wajib berlandaskan pada prinsip-prinsip yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Al-Hadis, yang menurut Ilyasir
mencakup integrasi (tauhid) antara kehidupan dunia dan
akhirat, keseimbangan antara aspek ruhani dan jasmani, ilmu
agama dan umum, teori dan praktik, serta aqidah, syariah, dan
akhlak. Selain itu, pendidikan Islam menekankan prinsip
persamaan dan pembebasan manusia dari kebodohan,
kejumudan, dan kemiskinan, prinsip kontinuitas melalui
pendidikan sepanjang hayat, serta prinsip kemaslahatan dan
keutamaan. Keseluruhan prinsip tersebut bertujuan membentuk
insan beriman, bertakwa, berakhlak mulia, berkepribadian
muslim, dan insan saleh yang mampu mengemban amanah

149



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

sebagai khalifah di muka bumi serta beribadah untuk meraih
rida Allah. 13

Karena itu, sebagai kesimpulannya, pendidikan Islam
bertujuan membentuk manusia seutuhnya yang beriman,
bertakwa, dan berakhlak mulia melalui prinsip tauhid,
keseimbangan, persamaan, keberlanjutan, dan kemaslahatan.
Prinsip-prinsip  tersebut menuntun peserta didik agar
berkembang secara spiritual, intelektual, dan sosial secara
harmonis, sehingga mampu menjalankan peran sebagai khalifah
di muka bumi serta mengabdikan diri kepada Allah secara
konsisten sepanjang hayat.

b. Peran Pendidikan Agama Islam dalam Menanggulangi Radikalisme
dan Terorisme

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam
menanggulangi radikalisme dan terorisme melalui penanaman nilai-
nilai tauhid yang moderat, pemahaman keagamaan yang
komprehensif, serta pembentukan akhlak mulia pada peserta didik.
Melalui proses pembelajaran yang menekankan sikap toleransi,
penghargaan terhadap perbedaan, keadilan, dan cinta damai, maka
Pendidikan Agama Islam dapat membentengi peserta didik dari
penafsiran agama yang sempit dan ekstrem. Selain itu, Pendidikan
Agama Islam berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai
kemanusiaan dan kebangsaan, sehingga peserta didik mampu
bersikap kritis terhadap paham radikal serta berperan aktif dalam
menjaga keharmonisan dan keutuhan kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara.

Dalam menghadapi radikalisme, tentu pengembangan
pemahaman pendidikan Islam menjadi kebutuhan yang sangat
mendesak untuk terus digalakkan, terutama mengingat peran strategis
pendidikan agama Islam mampu membina dan membentuk karakter
generasi penerus bangsa secara tepat. Melalui pendidikan, berbagai
persoalan kebangsaan dapat diantisipasi dan diminimalkan,

13 Tlyasir, Filsafat Pendidikan Islam: Konsep, Prinsip, dan Tujuan, cet. 1, (Yogyakarta:
K-Media, 2017), hal. 45-49.

150



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

khususnya tindakan radikalisme dan terorisme yang dilakukan oleh
kelompok tertentu dengan mengatasnamakan agama.4
Pemberian pendidikan Agama Islam sejak dini kepada anak
bangsa, dengan menanamkan sikap dan perilaku anti radikalisme,
tentu dapat dijadikan sebagai langkah preventif dalam mencegah
tumbuh dan berkembangnya paham radikal dan tindakan terorisme.
Pendidikan Islam, apabila dimaknai dan diimplementasikan secara
mendalam, pasti memiliki pengaruh yang signifikan terhadap
perkembangan psikologis peserta didik. Karena itu, melalui
pendidikan Islam diharapkan tumbuh semangat saling menghargai
perbedaan yang mengalir dalam diri setiap generasi dan tercermin
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, akan lahir generasi
baru yang memiliki sikap moderat, menolak paham radikal, serta
mampu menjaga harmoni kehidupan bermasyarakat. Pada
hakikatnya, substansi pendidikan anti radikalisme telah terkandung
dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam maupun dalam mata
pelajaran lainnya yang berorientasi pada pembentukan karakter dan
nilai-nilai kebangsaan. Adapun peran-perannya dapat dilakukan
dengan cara:
1) Menanamkan rasa cinta dan kasih sayang terhadap sesama
manusia dan lingkungan hidup
Dalam kehidupan bermasyarakat, manusia memerlukan
tatanan yang mampu mengarahkan pada terciptanya kebaikan
bersama. Oleh karena itu, etika dan akhlak memegang peranan
penting dalam mengatur hubungan antarmanusia. Dalam buku
Etika Islam yang dirumuskan oleh Tim Akhlak dijelaskan bahwa
setiap sifat, perilaku, dan akhlak harus diperhatikan dengan
sungguh-sungguh dalam berinteraksi dengan masyarakat. Sifat-
sifat terpuji wajib diterapkan, sedangkan sifat-sifat tercela harus
dihindari. Prinsip inilah yang disebut sebagai akhlak pergaulan,
yaitu pedoman moral dalam membangun hubungan sosial yang
harmonis dan beradab.!5
Lebih lanjut Muhammad Daud dalam bukunya Pendidikan
Agama Islam, akhlak terhadap manusia dapat dirinci dalam

1Zuhdi, Muhammad Harfin. (2013). Radikalisme Agama dan Upaya Deradikalisasi
Pemahaman Keagamaan. Jurnal Akademika, Vol. 18, No. 2, hal. 219-240. Malang: Universitas
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

15 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013), hlm. 87-101.

151



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

beberapa bentuk. Akhlak terhadap Rasulullah diwujudkan dengan
mencintainya secara tulus dan mengikuti seluruh sunnahnya.
Akhlak terhadap orang tua ditunjukkan melalui sikap hormat,
kasih sayang, kerendahan hati, serta komunikasi yang baik. Akhlak
terhadap diri sendiri tercermin dalam kejujuran, keikhlasan,
kesabaran, dan kerendahan hati. Sementara itu, akhlak terhadap
tetangga diwujudkan dengan saling mengunjungi, menghormati,
dan menjaga hubungan baik, sedangkan akhlak terhadap
masyarakat ditunjukkan dengan memuliakan tamu, menghormati
nilai dan norma yang berlaku, serta saling tolong-menolong dalam
kehidupan sosial.l6

Selain akhlak terhadap manusia, Islam juga menekankan
pentingnya akhlak terhadap lingkungan. Seorang muslim
memandang alam sebagai ciptaan dan milik Allah yang wajib
disyukuri dengan cara mengelola dan memanfaatkannya secara
bijak. Siregar (1999) menyatakan bahwa Allah menciptakan alam
untuk dimanfaatkan manusia sesuai dengan rida-Nya, bukan untuk
dirusak atau dihancurkan. Hal ini sejalan dengan firman Allah
dalam QS. Al-A’raf ayat 56 yang melarang manusia berbuat
kerusakan di muka bumi setelah diciptakan dalam keadaan baik.
Oleh karena itu, pemanfaatan alam harus disertai tanggung jawab
untuk menjaga kelestarian dan keberlangsungannya.?”

Dari utaian di atas, dapat dipahami bahwa Akhlak dalam
Islam mencakup hubungan manusia dengan Allah sebagai sang
Pencipta, manusia dengan sesama dan dengan lingkungan alam.
Akhlak terhadap Allah adalah mengabdikan diri, akhlak sesama
manusia bertujuan membangun kehidupan sosial yang harmonis
melalui sikap hormat, kasih sayang, dan kepedulian, sedangkan
akhlak terhadap lingkungan menuntut tanggung jawab dalam
menjaga dan melestarikan alam sebagai amanah dari Allah. Dengan
menerapkan akhlak yang baik secara menyeluruh, manusia dapat
mewujudkan  kehidupan yang seimbang, beradab, dan
berkelanjutan sesuai dengan nilai-nilai ajaran Islam.

16 Muhammad Daud, Pendidikan Agama Islam, cet. 1, (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2008), hal. 98-102.

7 Siregar, Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam, cet. 1, (Jakarta: Logos Wacana
Ilmu, 1999), hal. 23-27.

152



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

2) Memberikan Pemahaman yang Benar tentang Jihad dan Martabat
Manusia

Jihad merupakan bagian integral dalam wacana Islam sejak
masa awal perkembangan umat Muslim hingga era kontemporer.
Pembahasan mengenai jihad beserta konsep-konsep yang
menyertainya mengalami pergeseran dan dinamika sesuai dengan
aspek sosial, historis, dan lingkungan pemikiran para ulama. Posisi
jihad yang sangat sentral dalam ajaran Islam bahkan pernah
mendorong sebagian kelompok, seperti Khawarij, menetapkannya
sebagai rukun Islam keenam. Pentingnya ajaran jihad tercermin
secara jelas dalam Al-Qur'an dan hadis Nabi Muhammad saw.,
salah satunya dalam QS. Al-Hujurat ayat 15 yang menegaskan
bahwa orang-orang beriman adalah mereka yang berjuang dengan
harta dan jiwa di jalan Allah tanpa keraguan.

Dalam terminologi Al-Qur’an dan as-Sunnah, jihad dimaknai
sebagai usaha sungguh-sungguh untuk mengesampingkan
kepentingan pribadi demi menegakkan kebenaran sebagai fondasi
kepribadian seorang Muslim. Jihad dilakukan dengan sepenuh
pengorbanan, baik melalui harta, tenaga, waktu, maupun jiwa.
Meskipun jihad dalam arti fisik memiliki batasan waktu dan situasi
tertentu, jihad melawan diri sendiri merupakan perjuangan
sepanjang hayat yang harus dilakukan secara terus-menerus.
Dalam aspek ini, jihad menjadi jalan pembentukan manusia
paripurna (insan kamil), yang diwujudkan melalui kesungguhan
berjihad, berijtihad, dan berjuang secara konsisten di jalan Allah.

Az-Zamakhsyari dalam kitab tafsir Al-Kasysyaf menjelaskan
bahwa jihad adalah penguatan iman secara sungguh-sungguh
kepada Allah melalui berbagai sarana ajaran agama. Makna jihad
tersebut mencakup tiga aspek utama, yaitu jihad melawan diri
sendiri dengan mengendalikan hawa nafsu dan godaan setan, jihad
menghadapi musuh yang memerangi Islam dengan kesiapan akal
dan kekuatan yang sah, serta jihad melawan kemunafikan melalui
hujah, sikap, dan argumentasi yang kokoh untuk menangkal
keraguan dan propaganda negatif terhadap ajaran Islam. Seluruh
bentuk jihad ini bertujuan semata-mata untuk meraih ridha Allah

153



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

Swt. dan menjaga kemurnian ajaran Islam, bukan untuk
kepentingan selain-Nya.18

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa Jihad dalam Islam
merupakan konsep multidimensional yang mencakup perjuangan
spiritual, intelektual, dan sosial, bukan semata-mata identik dengan
peperangan. Jihad menuntut kesungguhan dalam menegakkan
kebenaran, memperkuat keimanan, serta mengendalikan hawa
nafsu demi kemaslahatan umat. Dengan pemahaman yang
komprehensif =~ dan  proporsional, jihad menjadi sarana
pembentukan pribadi Muslim yang bertakwa, berakhlak mulia, dan
berkontribusi positif bagi kehidupan di dunia dan akhirat.

3) Mengajarkan Pentingnya Berkomunikasi dan Berdialog dengan
cara yang Damai dan Tidak Kekerasan

Mengajarkan pentingnya berkomunikasi dan berdialog secara
damai merupakan upaya mendasar dalam membangun hubungan
sosial yang harmonis dan saling menghargai. Komunikasi yang
baik dapat menekankan sikap terbuka, empati, dan kesediaan
untuk mendengarkan pendapat orang lain tanpa prasangka.
Melalui dialog yang santun dan rasional, perbedaan pandangan
dapat diselesaikan secara bijak tanpa menimbulkan konflik,
sehingga tercipta suasana saling pengertian dan kepercayaan dalam
kehidupan bermasyarakat.

Selain itu, pendidikan komunikasi tanpa kekerasan berperan
penting dalam mencegah lahirnya sikap intoleran dan tindakan
destruktif. Dengan membiasakan dialog yang damai, individu
diajarkan untuk menyalurkan emosi, menyampaikan kritik, dan
menyelesaikan masalah melalui cara-cara persuasif, bukan dengan
paksaan atau kekerasan. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat
nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan, tetapi juga menjadi fondasi
penting bagi terciptanya perdamaian, keadilan dan ketertiban sosial
yang berkelanjutan.

Mempromosikan pemahaman dan empati menjadi langkah
awal dalam membangun kemampuan berkomunikasi dan
berdialog secara damai. Peserta didik perlu diajarkan untuk
memahami perspektif orang lain serta mengembangkan empati

18 Abdul Aziz, “Konsep Jihad dalam Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer,” Jurnal
Studi AI-Qur’an, Vol. 12, No. 2 (2018), hal. 145-158.

154



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

terhadap perbedaan yang ada. Guru atau fasilitator dapat
memanfaatkan berbagai metode pembelajaran, seperti permainan
peran, diskusi kelompok, dan cerita inspiratif, guna membantu
peserta didik mengenal keberagaman dan merasakan pengalaman
orang lain. Selain itu, keterampilan mendengarkan secara aktif juga
menjadi unsur penting dalam komunikasi yang efektif, yaitu
dengan memberikan perhatian penuh saat orang lain berbicara,
menghindari prasangka, serta mengajukan pertanyaan yang
relevan untuk memperjelas pemahaman yang lebih komprehensif.
Di samping itu, pembelajaran komunikasi damai perlu
diarahkan pada pengembangan dialog yang terbuka dan saling
menghargai. Guru atau fasilitator hendaknya mampu menciptakan
ruang aman bagi peserta didik untuk menyampaikan pendapat
tanpa rasa takut akan penghakiman atau konfrontasi. Melalui
diskusi kelompok, debat terstruktur, dan simulasi komunikasi,
peserta didik dapat dilatih menggunakan bahasa yang sopan,
ekspresi nonverbal yang tepat, serta argumentasi yang logis dan
berbasis fakta. Penggunaan studi kasus dan analisis media juga
dapat membantu peserta didik memahami perbedaan antara
komunikasi yang memicu konflik dan komunikasi yang
mendorong kerja sama serta penyelesaian masalah secara damai.?
Dari uraian di atas dapat dimengerti bahwa pembelajaran
komunikasi dan dialog damai menuntut penanaman empati,
keterampilan =~ mendengarkan  aktif, serta = kemampuan
berkomunikasi secara efektif dan terbuka. Dengan pendekatan
pembelajaran yang tepat dan partisipatif, peserta didik dapat
dibekali sikap saling menghargai perbedaan dan keterampilan
menyelesaikan konflik tanpa kekerasan, sehingga tercipta interaksi
sosial yang harmonis dan berkelanjutan.
5. Strategi Pembelajaran Agama Islam untuk Menanggulangi
Radikalisme dan Terorisme
Strategi pembelajaran Pendidikan Agama Islam  untuk
menanggulangi radikalisme dan terorisme menjadi kebutuhan mendesak
di tengah kompleksitas tantangan sosial dan keagamaan saat ini.
Pembelajaran agama tidak cukup hanya menekankan aspek kognitif,
tetapi harus diarahkan pada pembentukan sikap moderat, toleran, dan

9 De Rivera, J. (2018). Empathy and its relation to emotions: A social functionalist
account. Emotion Review, 10(3), 203-213.

155



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Oleh karena itu, diperlukan
strategi pembelajaran yang kontekstual, dialogis, dan berimbang agar
peserta didik mampu memahami ajaran Islam secara komprehensif serta
terhindar dari pemahaman keagamaan yang sempit dan ekstrem.
Adapun strategi-strateginya dapat diarahkan sebagaimana berikut ini:

a. Penekanan pada Nilai-nilai Islam yang Moderat

Penekanan pada nilai-nilai Islam yang moderat merupakan
langkah strategis dalam upaya menanggulangi radikalisme dan
terorisme melalui pendidikan. Islam moderat menempatkan ajaran
agama pada posisi yang seimbang, adil, dan proporsional, serta
menolak sikap ekstrem dalam beragama. Nilai-nilai seperti wasathiyah
(jalan tengah), keadilan, kasih sayang, dan toleransi menjadi fondasi
utama yang harus ditanamkan kepada peserta didik agar mereka
memiliki pemahaman Islam yang inklusif dan damai.

Dalam aspek Pendidikan Agama Islam, nilai-nilai moderasi
dapat diinternalisasikan melalui pembelajaran yang menekankan
pemahaman ajaran Islam secara komprehensif dan kontekstual.
Peserta didik diarahkan untuk memahami teks-teks keagamaan tidak
secara literal dan parsial, tetapi dengan pendekatan yang
memperhatikan tujuan syariat (maqashid syariah), realitas sosial, serta
prinsip kemanusiaan. Dengan demikian, peserta didik mampu
membedakan antara ajaran Islam yang autentik dengan penafsiran
sempit yang sering dijadikan legitimasi bagi tindakan radikal.

Penanaman nilai-nilai Islam yang moderat juga berperan dalam
membentuk sikap keberagamaan yang toleran dan menghargai
perbedaan, baik perbedaan mazhab, budaya, maupun keyakinan.
Melalui pendidikan yang berorientasi pada moderasi, peserta didik
dibekali kemampuan berpikir kritis, sikap dialogis, serta kesadaran
akan pentingnya hidup berdampingan secara damai. Hal ini
diharapkan dapat menjadi benteng ideologis yang kuat dalam
mencegah masuk dan berkembangnya paham radikalisme dan
terorisme di tengah kehidupan masyarakat.

Karena itu, melakui, penekanan pada nilai-nilai Islam yang
moderat telah menjadi salah satu strategi penting dalam membentengi
peserta didik dari paham radikalisme dan terorisme. Karena,
penanaman nilai keseimbangan, toleransi, keadilan, dan kasih sayang,
Pendidikan Agama Islam mampu membentuk cara pandang
keagamaan yang inklusif dan humanis. Dengan pemahaman Islam

156



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

yang moderat, peserta didik mampu mengamalkan ajaran agama
secara bijak, menghargai perbedaan, serta berperan aktif dalam
menjaga perdamaian dan keharmonisan kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara.

. Penerapan Metode Pembelajaran yang Efektif dan Relevan

Penerapan metode pembelajaran yang efektif dan relevan
menjadi aspek penting dalam meningkatkan kualitas proses dan hasil
pembelajaran. Metode pembelajaran yang tepat tidak hanya
membantu peserta didik memahami materi secara optimal, tetapi juga
mendorong keterlibatan aktif, pengembangan kemampuan berpikir
kritis, serta pembentukan sikap dan keterampilan yang dibutuhkan
dalam kehidupan nyata. Oleh karena itu, pemilihan metode
pembelajaran harus disesuaikan dengan tujuan pembelajaran,
karakteristik peserta didik, serta aspek sosial dan perkembangan
zaman.

Dalam pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam,
metode pembelajaran yang efektif dan relevan berperan strategis
dalam menanamkan nilai-nilai keagamaan secara bermakna dan
aplikatif. Pendekatan pembelajaran yang variatif, kontekstual, dan
partisipatif memungkinkan peserta didik tidak hanya memahami
konsep secara teoritis, tetapi juga mampu menginternalisasi dan
mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan demikian, penerapan metode pembelajaran yang tepat
menjadi kunci dalam menciptakan proses pendidikan yang bermakna,
berdaya guna, dan berorientasi pada pembentukan karakter peserta
didik.

Dalam proses pembelajaran Pendidikan Agama Islam,
terdapat berbagai metode yang dapat digunakan wuntuk
menunjang pencapaian tujuan pembelajaran tersebut. Metode
ceramah sering digunakan karena bersifat praktis dan ekonomis,
namun jika  diterapkan secara terus-menerus dapat
menimbulkan  kebosanan dan menurunkan efektivitas
pembelajaran. Metode diskusi menuntut keaktifan peserta didik
dalam bertukar pendapat dan memecahkan masalah melalui
kerja kelompok, meskipun efektivitasnya sangat bergantung
pada pemahaman konsep dasar. Metode demonstrasi dilakukan
dengan memperagakan secara langsung teori atau cara kerja

157,



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

suatu alat menggunakan media pendukung, sedangkan metode
karya wisata mengajak peserta didik belajar melalui pengamatan
langsung di lapangan untuk memperoleh pengalaman nyata.
Metode eksperimen memberi kesempatan kepada peserta didik
untuk terlibat langsung dalam praktik dan proses ilmiah,
sementara metode debat melatih kemampuan berpikir kritis,
argumentatif, dan keterampilan berbicara di depan umum.
Adapun metode resitasi atau penugasan bertujuan melatih
tanggung jawab, pemahaman, dan kemampuan
mengekspresikan kembali materi pembelajaran melalui kegiatan
membaca, menulis, dan merangkum.

Beragam metode pembelajaran memiliki kelebihan dan
keterbatasan masing-masing sehingga penggunaannya perlu
disesuaikan dengan tujuan, materi, dan karakteristik peserta
didik. Dengan mengombinasikan metode yang tepat dan
variatif, proses pembelajaran dapat berlangsung lebih efektif,
menarik, dan bermakna, serta mampu meningkatkan
pemahaman, keterampilan, dan sikap peserta didik secara
optimal.

. Cara Mengajar yang Efektif

Setelah mengetahui metodenya, pengajar tidak hanya
berhenti di sana. Tetapi, harus tahu juga bagaimana cara
mengajarnya agar metode tersebut tidak sia-sia diterapkan.
Berikut ini adalah cara mengajar yang baik agar kelas berjalan
lancar.

. Menyiapkan materi yang lengkap dan kreatif

Penyampaian materi yang baik, tentunya didasari oleh
materi yang lengkap dan sesuai dengan kemampuan
mahasiswanya. Karena itu, pendidik harus menyiapkan materi
dengan selengkap mungkin agar saat ada pertanyaan dari
peserta didik dapat langsung dijawab. Tidak hanya itu, akan
lebih menarik lagi jika materi tersebut dibawakan secara kreatif.
Di zaman yang serba online, pendidik dapat mengajar sambil
memanfaatkan media sosial untuk membahas bahan ajaran yang
lebih baik.

158



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

. Memanfaatkan Teknologi

Di era teknologi digital ada banyak teknologi yang dapat
digunakan untuk proses mengajar di kelas. Seperti
menggunakan proyektor, internet, dan sebagainya. Selain itu,
penggunaan platform yang tepat juga dapat meningkatkan
kualitas mengajar. Sehingga, semangat belajar peserta didik
meningkat dan kelas berjalan efektif dan bersemangat.
. Bangun interaksi dengan mahasiswa

Kelas yang efektif tidak hanya menggunakan metode
ceramah, tetapi pendidik juga harus berinteraksi dengan
mahasiswanya secara diaglogis. Bangunlah interaksi dan
dekatkan diri ke mahasiswa, maka Anda akan lebih mengerti
permasalahan yang mereka hadapi. Sehingga, akan lebih mudah
juga untuk membantu menyelesaikan masalah. Selain itu,
peserta didik tidak akan merasa bosan dengan kelas Anda
karena adanya tanya jawab dan komunikasi dua arah.
. Variasikan Metode dalam Mengajar

Seorang pendidik tidak hanya menggunakan satu metode
untuk satu kelas. melainkan, memvariasikan metode tersebut
secara benar dan tepat, sehingga menarik. Peserta didik akan
lebih tertarik dalam belajar dengan beberapa metode yang
digunakan. Kelas tersebut tentunya tidak jadi monoton dan
tidak membuat mengantuk.
. Manfaatkan Trend Masa Kini

Manfaatkanlah trend masa kini untuk menarik minat
belajar mereka.Teknologi yang canggih dan modern akan
membantu Anda menemukan apa yang sedang digemari peserta
didik Anda. Gunakanlah trend tersebut dengan tepat, cermat
dan kreatif, agar dapat mendukung materi yang disampaikan..
Pengintegrasian Materi-materi keagamaan dengan pengetahuan
umum

Pengintegrasian materi-materi keagamaan dengan pengetahuan
umum adalah sebuah pendekatan pendidikan yang bertujuan
menyatukan nilai-nilai spiritual dengan ilmu pengetahuan agar
pembelajaran menjadi utuh dan bermakna. Melalui integrasi ini,

159



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

peserta didik tidak hanya memahami konsep keagamaan secara
normatif, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan realitas
kehidupan, perkembangan ilmu pengetahuan, serta dinamika sosial
yang terus berkembang. Pendekatan tersebut mendorong lahirnya
cara berpikir holistik, kritis, dan beretika, sehingga ilmu pengetahuan
tidak bersifat bebas nilai, melainkan berlandaskan pada moral dan
tanggung jawab kemanusiaan sesuai dengan prinsip-prinsip ajaran
agama.

Keilmuan vyang dipadukan dengan nilai-nilai spiritual
keagamaan dan kemanusiaan akan menjadikan kehidupan manusia
lebih bermakna dan bermartabat. Dengan adanya batasan nilai-nilai
agama yang jelas, manusia dapat terhindar dari ancaman
dehumanisasi. Namun demikian, substansi keterpaduan antara ilmu
dan agama masih belum sepenuhnya disadari oleh masyarakat. Amin
Abdullah mengemukakan bahwa agama dan ilmu pengetahuan masih
kerap dipandang sebagai dua entitas yang terpisah, memiliki wilayah
kajian masing-masing, dan tidak saling berinteraksi. Pandangan ini
melahirkan anggapan bahwa Islam dan sains tidak dapat dipadukan,
sehingga memunculkan pola pikir dikotomistik, khususnya dalam
bidang pendidikan. Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Amin
Abdullah, ilmu-ilmu keagamaan dan ilmu-ilmu rasional sejatinya
dapat saling menyapa dan bersinergi dalam membangun peradaban
Islam kontemporer, baik pada tataran konseptual maupun
implementatif dalam pendidikan Islam.20

Keterpisahan antara ilmu-ilmu keislaman dan sains berdampak
pada rendahnya mutu pendidikan serta kemunduran dunia Islam.
Soeroyo, sebagaimana dikutip oleh Syafi’i Ma’arif, menyatakan bahwa
dikotomi pemikiran umat akan melahirkan dikotomi kurikulum
dalam sistem pendidikan. Padahal, dalam perspektif Islam,
pendidikan merupakan proses yang terencana dan sistematis dengan
input berupa pemikiran Islam dan output berupa individu yang
berkepribadian muslim, berilmu islami, serta berakhlak islami.
Keterpisahan ini juga memengaruhi sikap masyarakat terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, yang seharusnya
berjalan seiring dengan prinsip-prinsip Islam. Oleh karena itu,

20 Amin Abdullah, “Integrasi dan Interkoneksi Ilmu Agama dan Ilmu Umum dalam
Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1 (2012), hal. 1-15.

160



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

diperlukan pembenahan secara terstruktur, dan sekolah menjadi
institusi strategis untuk mewujudkan integrasi antara ilmu agama dan
pengetahuan umum guna menjawab tantangan zaman yang terus
berkembang. 21

Integrasi antara ilmu agama dan pengetahuan umum
merupakan kebutuhan mendesak dalam pengembangan pendidikan
Islam. Dikotomi keilmuan tidak hanya melemahkan kualitas
pendidikan, tetapi juga menghambat kemajuan peradaban Islam.
Melalui pendekatan integratif, pendidikan Islam diharapkan mampu
melahirkan generasi yang berilmu, berakhlak, dan adaptif terhadap
perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai-nilai keislaman sebagai
landasan utama kehidupan.

6. Kolaborasi antar lembaga dalam menanggulangi radikalisme dan
terorisme
1. Peran Lembaga Pendidikan Agama Islam

Lembaga Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis
dalam membentuk karakter, keimanan, dan kecakapan intelektual
peserta didik di tengah dinamika masyarakat modern. Sebagai negara
dengan mayoritas penduduk Muslim, Indonesia menempatkan
pendidikan Islam sebagai salah satu pilar penting dalam
pembangunan sumber daya manusia. Ajaran Islam secara tegas
mendorong umatnya untuk menuntut ilmu pengetahuan,
sebagaimana tercantum dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad
SAW, yang menegaskan bahwa ilmu merupakan fondasi utama dalam
membangun peradaban yang beradab dan berkeadilan.2

Melalui jalur pendidikan, lembaga pendidikan Islam berfungsi
sebagai media transmisi nilai-nilai keislaman yang tidak hanya bersifat
ritual, tetapi juga mencakup dimensi moral, sosial, dan kebangsaan.
Dalam wahana kekinian, tentu lembaga pendidikan Islam dituntut
untuk berperan aktif dalam menanamkan nilai-nilai moderasi
beragama, toleransi, dan sikap cinta tanah air guna menangkal paham
radikalisme, ekstremisme, serta disinformasi keagamaan yang marak

2l Syamsul Arifin, “Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum dalam Pendidikan Islam,”
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 2 (2014), hal. 201-215. Lihat pula jurnal: Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam, Volume 10. No. I 2019, hal.185.

22 Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, cet. ke-3, (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2012), hal. 15-18.

161



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

di ruang digital. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu dikemas
secara kontekstual dan adaptif terhadap perkembangan zaman.?

Tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk manusia
yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, sekaligus mampu
mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara. Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi
pada kebahagiaan akhirat, tetapi juga menyiapkan peserta didik agar
memiliki kompetensi duniawi, seperti kemampuan berpikir kritis,
literasi digital, serta penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi.
Dengan demikian, peserta didik diharapkan mampu menjadi agen
perubahan yang konstruktif di tengah masyarakat. 24

Dalam praktiknya, lembaga pendidikan Islam, termasuk
madrasah dan pondok pesantren, telah melakukan berbagai inovasi
kurikulum dengan mengintegrasikan pelajaran umum, bahasa asing,
serta keterampilan abad ke-21 tanpa mengesampingkan nilai-nilai
keislaman. Integrasi ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam
memiliki fleksibilitas dan daya adaptasi yang tinggi dalam menjawab
tantangan global, sekaligus tetap menjaga identitas dan nilai-nilai
ajaran Islam sebagai landasan utama pembentukan karakter generasi
bangsa. %5

Hasil menunjukkan bahwa peran lembaga pendidikan Islam di
antaranya adalah sebagai (1) tempat pengenalan, pembiasaan, dan
penguatan karakter dan akhlak mulia, (2) tempat awal untuk
mewujudkan cita-cita untuk mencerdaskan kehidupan bangsa yang
pada akhirnya akan berpengaruh pada stabilitas dan ketahanan
nasional, (3) tempat berlindung bagi anak.

2. Peran Lembaga Pemerintah dan Masyarakat

Lembaga sosial berperan sebagai penyedia pedoman dalam
bersikap dan bertingkah laku bagi anggota masyarakat melalui nilai,
norma, dan aturan yang disepakati bersama. Pedoman tersebut
berfungsi menjaga ketertiban, kenyamanan, dan keharmonisan sosial,

23 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, cet. ke-1, (Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI, 2019), hal. 9—12.

24 Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, cet. ke-4, (Jakarta: Kencana Prenada Media
Group, 2016), hal. 34-37.

Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, cet. ke-2, (Jakarta:
Ciputat Press, 2010), hal. 22-25.

3 Nurul Fauziah,Peran Lembaga Pendidikan Islam di  Indonesia,Jurnal
Ariyulinda,Nita,2022.

162



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

sekaligus membantu individu menentukan sikap yang tepat dalam
menghadapi berbagai persoalan kehidupan bermasyarakat. Dalam
masyarakat modern dan digital, peran ini semakin penting untuk
mencegah konflik sosial, penyimpangan perilaku, serta disintegrasi
sosial. 26

Selain itu, lembaga sosial berfungsi sebagai pemersatu dan
pengendali sosial yang menjaga keutuhan masyarakat. Melalui
berbagai aktivitas dan mekanisme pengendalian sosial, lembaga sosial
mengarahkan individu agar bertindak sesuai norma yang berlaku.
Aturan dan sanksi yang diterapkan menjadi instrumen penting dalam
mencegah terjadinya tindakan kekerasan, kejahatan, dan
penyimpangan sosial, sekaligus menanamkan kesadaran akan
tanggung jawab sosial dalam kehidupan bersama.?”

Di samping itu, lembaga sosial berperan sebagai sarana
pembelajaran sosial dan penegakan norma dalam masyarakat. Setiap
lembaga, baik di bidang pendidikan, keagamaan, ekonomi, maupun
pemerintahan, mengajarkan nilai dan aturan yang membentuk
karakter anggotanya. Lembaga negara sebagai bagian dari lembaga
sosial memiliki peran strategis dalam membantu pemerintah
mewujudkan tujuan nasional serta meningkatkan kesejahteraan
masyarakat melalui pelayanan publik, perlindungan hukum, dan
penyediaan fasilitas yang layak.2s

3. Mendorong partisipasi aktif dalam kegiatan sosial dan kemasyarakatan

Keberhasilan pelaksanaan pembangunan masyarakat sangat
ditentukan oleh sinergi antara pemerintah dan masyarakat.
Pemerintah memiliki peran sebagai perumus kebijakan, fasilitator, dan
pengarah pembangunan, sementara masyarakat berperan sebagai
subjek sekaligus pelaku pembangunan. Tanpa keterlibatan aktif
masyarakat, program pembangunan cenderung tidak tepat sasaran
dan sulit berkelanjutan. Oleh karena itu, kolaborasi yang harmonis

26 Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, cet. ke-44, (Jakarta: Rajawali Pers,
2019), hal. 171-173.

27 Abdulsyani, Sosiologi Skematika, Teori, dan Terapan, cet. ke-2, (Jakarta: Bumi
Aksara, 2014), hal. 92-95.

28 Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, cet. ke-6, (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 2018), hal. 47-49.

163



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

antara pemerintah dan masyarakat menjadi prasyarat utama untuk
mewujudkan pembangunan yang inklusif dan berkeadilan.?

Selain partisipasi masyarakat, pembangunan juga memerlukan
strategi yang tepat agar efisien dari segi pembiayaan dan efektif dari
segi hasil. Strategi pembangunan yang baik mampu menjelaskan
pembagian peran antara pemerintah dan masyarakat secara
proporsional. Dalam kekinian, pendekatan pembangunan berbasis
partisipasi masyarakat menjadi semakin relevan, di mana pemerintah
tidak lagi menerapkan pola pembangunan yang bersifat top-down,
melainkan bottom-up. Melalui pendekatan ini, aspirasi dan kebutuhan
masyarakat menjadi dasar utama dalam perencanaan dan pelaksanaan
pembangunan daerah.3

Keterlibatan masyarakat dalam pembangunan merupakan suatu
proses berjenjang yang dimulai dari kehadiran, partisipasi aktif,
hingga keterlibatan dalam pengambilan keputusan, pelaksanaan,
pengawasan, dan pelestarian hasil pembangunan. Kehadiran
masyarakat menjadi langkah awal yang harus didukung oleh
sosialisasi yang tepat agar partisipasi yang terjadi bersifat sadar,
bukan mobilisasi semata. Partisipasi aktif ditunjukkan melalui
sumbangan ide, tenaga, dana, serta kesediaan mengorbankan sumber
daya yang dimiliki demi tercapainya tujuan bersama.!

C. KESIMPULAN
Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan konsep pentingnya
pendidikan Agama Islam dalam menanggulangi radikalisme dan terorisme,
maka dapat diambil kesimpulan sebagai berikut:

1. Radikalisme dan terorisme bukan bersumber dari ajaran agama,
melainkan dari penafsiran sempit, ketidakadilan sosial, serta konflik
ideologis dan politik, sehingga penanggulangannya harus dilakukan
secara komprehensif melalui pendidikan, moderasi beragama, dan kerja
sama seluruh elemen masyarakat.

2 Ndraha, Taliziduhu, Pembangunan Masyarakat: Mempersiapkan Masyarakat Tinggal
Landas, cet. ke-2, (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal. 23-25.

39 Conyers, Diana, Perencanaan Sosial di Dunia Ketiga, cet. ke-1, (Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press, 1994), hal. 112-115.

31 Cohen, John M. dan Norman T. Uphoff, Participation and Rural Development, cet. ke-
1, (New York: World Bank, 1977), hal. 6-9.

164



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

2. Pendidikan Agama Islam berperan strategis dalam mencegah radikalisme
dengan membentuk pribadi beriman, berakhlak mulia, moderat, dan
toleran melalui penanaman nilai tauhid, akhlak, dialog damai, serta
penghargaan terhadap martabat manusia.

3. Strategi pembelajaran PAI harus menekankan nilai moderasi, toleransi,
dan humanisme melalui pendekatan kontekstual, dialogis, dan metode
yang efektif agar peserta didik mampu menginternalisasi ajaran Islam
secara utuh dalam kehidupan nyata.

4. Cara mengajar yang efektif menuntut penguasaan metode, kreativitas,
pemanfaatan teknologi, interaksi dialogis, serta integrasi ilmu agama dan
pengetahuan umum guna membentuk peserta didik yang holistik, kritis,
dan beretika.

5. Kolaborasi antar lembaga pendidikan, pemerintah, dan masyarakat
menjadi kunci utama dalam pencegahan radikalisme melalui penanaman
nilai moderasi, penegakan norma, serta partisipasi aktif masyarakat demi
penguatan ketahanan sosial dan persatuan bangsa.

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Ahmad Najib Burhani, “Radikalisme Agama dan Tantangan Pendidikan Tinggi
di Indonesia,” Jurnal Maarif, Vol. 14, No. 2, 2019.

Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, Cet. 2,
Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2016.

Zunly Nadia, Radikalisme Agama dalam Perspektif Sosial Keagamaan, cet. 1,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015

Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam: Dari Fundamentalisme, Modernisme
hingga Post-Modernisme, cet. 1, Jakarta: Paramadina, 1996.

Said Aqil Siroj, Tasawuf sebagai kritik sosial mengedepankan islam sebagi Inspirasi,
bukan aspirasi, Bandung: Mizan Pustaka, 2006

Emna Laisa,” Islam dan Radikalisme *

1,2014.

Simon Fisher et. al., Mengelola Konflik: Keterampilan dan Strategi untuk Bertindak.

‘, Jurnal Islamuna, Volume 1, Nomor

Martha Crenshaw, Explaining Terrorism: Causes, Processes, and Consequences, cet.
1, London: Routledge, 2011.

Nurcholish Madjid, Islam, Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 2008.

Cervone, H.F, .2017. Disaster recovery planning and business continuity for
informaticians. Digital Library Perspectives Vol.33No.2,2017

165



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2011.

Ilyasir, Filsafat Pendidikan Islam: Konsep, Prinsip, dan Tujuan, cet. 1, Yogyakarta:
K-Media, 2017

Zuhdi, Muhammad Harfin. (2013). Radikalisme Agama dan Upaya Deradikalisasi
Pemahaman Keagamaan. Jurnal Akademika, 2 Malang: Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Vol. 18, No..

Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013.

Muhammad Daud, Pendidikan Agama Islam, cet. 1, Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2008.

Siregar, Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam, cet. 1, Jakarta: Logos Wacana
IImu, 1999.

Abdul Aziz, “Konsep Jihad dalam Perspektif Tafsir Klasik dan Kontemporer,”
Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol. 12, No. 2 2018.

De Rivera, ]J.. Empathy and its relation to emotions: A social functionalist
account. Emotion Review, 10 Ed. 3, 2008.

Amin Abdullah, “Integrasi dan Interkoneksi Ilmu Agama dan Ilmu Umum
dalam Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 1, No. 1 2012.

Syamsul Arifin, “Integrasi Ilmu Agama dan IImu Umum dalam Pendidikan
Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 3, No. 2 2014. Lihat pula jurnal: Al-
Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, Volume 10. No. I 2019.

Abdul Majid, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, cet. ke-3, Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2012.

Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, cet. ke-1, Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI, 2019.

Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, cet. ke-4, Jakarta: Kencana Prenada Media

Group, 2016.

Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, cet. ke-2, Jakarta:
Ciputat Press, 2010.

Nurul Fauziah,Peran  Lembaga  Pendidikan Islam di  Indonesia,Jurnal
Ariyulinda,Nita,2022.

Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, cet. ke-44, Jakarta: Rajawali Pers,
2019.

Abdulsyani, Sosiologi Skematika, Teori, dan Terapan, cet. ke-2, Jakarta: Bumi
Aksara, 2014.

Miriam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik, cet. ke-6, Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 2018.

Ndraha, Taliziduhu, Pembangunan Masyarakat: Mempersiapkan Masyarakat
Tinggal Landas, cet. ke-2, Jakarta: Rineka Cipta, 20055.

166



Jurnal Mimbar Akademika, Volume 10, Nomor 2, Edisi Juli-Desember 2025

Conyers, Diana, Perencanaan Sosial di Dunia Ketiga, cet. ke-1, Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press, 1994.

Cohen, John M. dan Norman T. Uphoff, Participation and Rural Development, cet.
ke-1, New York: World Bank, 1977.

167



